
1	

	

ZERDEŞTÎ Û ÊN MED 
 (Hevp’eyvîna doktorê dîrokzanîyê Îsmet Konak bi zimanzan, nivîsk’ar û 

r’ojnameger Ezîz ê Cewo r’a)1  
   

Helbestvan û nivîsk’arê osmsnî-t’irkî 
yê dawîya sedsala XIX û destpêka ya XX 
Cenap Şahabettîn gotye, ku mirov dikare, 
çi ku baxwsze, wê  bi dîrokê bide gotin, 
lewra ku yên mirî nikarin li dijî derk’evin …   

Dîroknûsên wan dewletan, ên ku 
r’astîya pêkhatina gelê k’urd, wek net’ew, 
ji bo xwe wek gefekê (t’ehdîd) dîtine, hema 
r’êbazeke vî r’engî li hember dîroka wî bi 
k’ar anîne. Bi wî awayî,  ewana dîrok 
anegorî berjewendîyên “pêkhatina” xwe 
nivîsîne, û t’êzên xwe yên “zanistî” jî 

ewana li ser bingeha agahîyên berovajîkirî, yên lêp û derew ava kirine.    
Ewana heman r’êbaz di lêger’înên  di warê zerdeştîyê da jî ji xwe r’a kirine 

bingeh.     
Di lêger’înên xwe yên zanistî da k’urdzanê sovêtî Ezîz ê Cewo (Mamoyan) di vê 

pirsê da bi bingehîn giranîyê dide ser t’erefê heşmendîya pêşk’evtinên dêrokî û 
analîza zanistî ya nimûneyên zimên. Eew li ser bingeha nirxandinên agahî û daneyên 
serdemên cuda dîtinên p’ir’ balk’êş derdixe pêş, yên ku ji bo r’onîkirina r’astîya 
dîroka Medya kevnar û gelê k’urd, ya ku hatye lêpvajîkirin, p’ir’ girîng in. Ew di 
p’irtûka xwe ya “Zerdeşt pêxember. (Rûpelên diroka “windabûyî”)...” da r’ûp’elên 
“tarî” yên  dîroka jîyan Zerdeşt P’êxember û pêkanîna erka wî ya p’eyamdarîya 
bawerîya zerdeştîyê û pêkhatina Avêsta pîroz derdixe r’onahîyê...   

Û hema di derbarê wan pirsan da jî gotûbêja me bi Ezîz ê Cewo r’a pêk hat.  
Ew di lêger’înên xwe yên zanistî da ji bilî berhemên nivîsk’ar û dîroknûsên 

serdemên cuda, wisa jî ç’avkanîyên dinê, bi t’aybet jî yên r’ûsan û ermenîyan bi k’ar 
tîne, yên ku ji alîyê pispor û lêger’îneran va ji vê hêlê va nehatine bik’aranîn. 

____________  
 
– P’irtûka We ya dawîyê weha tê navkirin: “Zerdeşt pêxember. (Rûpelên diroka 

“windabûyî”)...” – Bi r’astî, ev şêwazdayînek a balk’êş e! We di nava vê sernivîsê da  
bi t’aybet çi mabest danye? We bi wan gotinan xwastye çi bibêjin?     

 
–Bi r’astî jî, wek prênsîp, divê hema wisa jî hebûye. Her sernivîsek, her sernavek 

divê binemabestên (postûlat) sereke yên berhema konkrêt bi awayekî bide xuyan, an jî, 
heya mirov dikare bibêje, ew divê di wê derbarê da bide daxuyandin! Divê her sernivîsek ji 
bo xwendevanan wek bangekê be, bala wan bik’işîne ser naver’oka berhemê bi xwe. Heya  
astekê, ew divê r’ola bangawazîyekê pêk bîne.   

Carna mirov dikare bi gotinekê wê bîne zimên, a ku bi giştî di naver’oka berhemê bi  
xwe da heye, an jî armancên wê yên sereke li ber xwendevan veke…  

                                                             
1 Navnîşanên êlêktronî yên beşdarên hevp’eyvînê ev in: ya Îsmet Konak – smtknk1982@ 

gmail.com û ya Ezîz ê Cewo – mamaziz@yandex.rû . 



2	

	

Ya ku naha em di derbarê wê da diaxivin, ne hema wisa sernavek e, ew stûna 
navendî ya naver’oka p’irtûkê ye, wek lêger’îna zanistî, û mabesta wê ya sereke ye 
(lêytmotîv), ya ku di derbarê wê da tê vegotin,  

Ev sernava hema wisa bi carekê va pêk nehatye. Di destpêkê da di sernavê p’irtûkê 
da li şûna p’eyva “windabûyî” min çend p’eyvên cuda li ber hev guhar’tin: yên wek “ên 
dizî”, “...şêlandî”, ... “... t’alankirî” ... Heya di despêkê da min xwest ji bo p’irtûkê 
sernavê “Zerdeşt P’êxember: gelo em her tiştî di derbarê wî da dizanin?” hilbijêrim. Bi vê 
sernivîsê  demekê çend r’êzegotarên min hatibûn weşandin... Paşê, bi demê r’a, ez hatim 
ser wê nêr’înê, ku ew herdu cudaşêwazên (varîant) destpêkî bêhtir paşdîtî ne, û di wan da 
bêhtir hest serdest e. Lê ya dawîyê goveka wan pirsan, ên ku dihatin lêger’andin, zêde teng 
dikir. Hê  dereng, bi pêvajoyê r’a min p’eyva  “windabûyî” hilbijart. Ew bêhtir bêt’eref  tê 
xuyan, û bi wê r’a – bêhtir berfireh û bi naver’ok e... Ne wisa? Ma ne, hîç tiştek hema wisa 
winda nabe, berî wê gelek tişt pêk tên, ên ku bûyerên konkrêt didin r’ûdan...  

De, îjar her’e û  serederîyê li wan bike?! 
Dibe hinek bipirsin – çima “windabûyî”, ma ne, di pêvajoyeke dusud salî da ewqas 

lêger’înên zanistî hatine nivîsîn, bi vê mijarê ewqas berhemên wêjeyî, awazhunerî û yên 
hunera bedewetîyê (wênegerîyê) hatine afirandin?  

Erê, wisa ye! Di wê demajoya dîrokî da lêger’îneran, nivîsk’aran, wênegeran û 
sazbendan bi bingehîn bala xwe dane ser t’erefê bîrûbawerîya Zerdeşt ê felsefî, nirx û 
hêjahîya  wê di pêşveçûna r’amana mirovî da.  Wê demê hûrbînîyên dîrokî yên p’eydabûna 
wê  bîrûbawerîyê an jînenîgarîya Zerdeşt P’êxember bi xwe kêm bala wan k’işandine. 
Jixwe bala wana bi wan agahîyên  lêpovajîkirî  hatine dagirtin, ên ku ç’irokbêj-nûserên 
lêpok’ar- sextek’arên  dîrokê yên sedsalên  navîn li dû xwe hiştine, yên ku li derdorê 
qesrên desthilatdaran k’arê xwe pêk anîne.    

Û ev jî r’ewşeke xwezayî bûye: wê serdemê ji bo wan kesan  bêhtir naver’oka vê 
bîrûbawerîyê bi xwe û mezinahîya Zerdeşt P’êxember, wek fîlosof, baldar bûye, yê ku 
sert’aca r’amana mirovî afirandibûye.   

Lewra jî, serpêhatîya jîyana evî Mirovê Mezin û welatê wî ji bo wan kesan wisa jî di 
nava efsane û ç’îrokên cihêr’eng da veşartî mane. 

Û ev hemû jî, bêdadîyek e, ne wisa?!   
Mirov divê ne ku t’enê serpêhatîya jîyana Zerdeşt P’êxember û pêkanîna erk’a wî ya 

p’eyamdarîya bawerîyê bizanibin, lê, wisa jî, wê r’astîyê derxin r’onahîyê, k’a agahî û 
daneyên dîrokî çawa û ji hêla k’ê va hatine lêpovajîkirin.     

Ev p’irtûka her t’enê destpêkek e. Di wê da her t’enê ew guhar’tin û lêpovajîkirinên 
agahî û daneyên dîrokî hatine nirxandin û r’onîkirin, ên ku wê serdemê pêk hatibûne. 
Ewana ji p’ir hêlan va bi zanistî hatine analîzkirin (ji hêla dîrokî û zimanzanîyê va), û ji bo 
gelekan bersîvên bi zanistî misoger hatine dîtin û r’ê û r’êbazên lêger’înên di wî warî da 
hatine destnîşankirin, yên ku divê ji vir û pêva bên meşandin.     

– Çi têk’ilîya k’urdan bi zerdeştîyê r’a heye? K’urdan çawa û k’engê ew 
p’ejirandine?  

 

– Ji bo ku bersîva vê pirsê bê dayîn, di sêrî da divê bê makkirin, k’a k’urd k’î ne! Û 
ew makkirina divê ne ku anegorî ç’îr’ok, efsane û gotegotên hinartî û bêwat’e yên farsan, 
ereb û t’irkan bê pêkanîn, lê bi zanistî.     

Helbet, îro êdî mirovên wisa tarî û nezan kêm mane, yên ku ji efsaneyên ç’îrokbêjên 
derdorên qesrên dewletên mêtînger bawer bikin. Lewra ku ew ç’îrokana dûrî heş û 
sewdayê mirovê t’endurust in. Ç’avkanîyên kevnar û yên sedsalên navîn hene, yên ku bi 
bingehîn hemû lêpovajîkirinên dîroka gelê k’urd vala derdixin û r’ed dikin. Di nava wan da  
bi t’aybet ç’avkanîyên ermenîyan hêjayî baldarîyê ne.    

Dibe ku li vira hinek bipirsin, k’a çima, hema ç’avkanîyên ermenîyan? 
Pirs di wê da ye, her çiqas di vê herêmê da hemû gel  bi awayekî cînarên hev in,  



3	

	

lêbelê, t’aybetîyên têk’ilîyên k’urd û ermenîyan bi dîrokî cuda bûne. Heya dewra VI a b.z. 
ermenî di Frîgîyayê da mane. Lê mercên dîrokî wisa pêk hatine, ku ew neç’ar bûne, dest ji 
cî-miskenê xwe berdin... Û li ser r’êya ku ji bo xwe cîyekî p’eyda bikin, ku lê bihêwirin, 
ewana digihîjin ber sînorên Împêratorîya Medyayê, berbir’î  desthilatdarên wê    
xahermendîya gewre dibin, ku wan bihêwirînin. Û p’adişahê Medîyayê yê wê serdemê, 
Ûvaxşatra (Vîştaspa/Kîak’sar) bi hinek şert û mercan p’arç’eyê kafkasî yê Ûrartûyê, ya ku 
ewî bi xwe wê demê êdî hilda bûye û kiribûye nava sînorên împêratorîya xwe ya gewre, ji 
bo ku ew li wira bihêwirin. Paşê, hê derng, r’êvebirîya Medyayê biry’ar dike, ku serkêşê 
p’enaberên ermenîyan ê bi navê Parûyr t’acîdar bike, û dewletê ji bo wan dadimezirîne. Û  
ji wir û pêva dewleta ermenîyan a nûdamezirandî di bin sîwana Împêratorîya Medyayê û di 
nava goveka bandora çanda wê da pêş dik’eve.   (Di vê derbarê da, bi hûrbînî: Минорский 
В. Ф., Курды. Заметки и впечатления,  Петроград, 1915 г., стр. 6 – 7 // Mînorskî V. F., 
“Yên kurd. Têbînî û bîranîn”, Pêtrograd, 1915, r’û 6 – 7; Ekrem Cemîl Paşa, Dîroka 
Kurdistan bi kurtebirî, Bruksel, 1995, r’û: 231 – 234; Մովսես  Խորենացի, Հայոց 
պատմություն, Երևան, 1991, էջ 123–131 // Movsês Xorênatsî, Dîroka Ermenîstanê. 
Yêrêvan, s. 1991, r’û. 123 – 231; Геродот, История, I, раздел 108// Hêrodotos, Dîrok, I, 
beşê 108; Սիոն Վարդապետ Տէր-Մանուէլեան, «Եզիդի կուրմանժ», Ախալցխա, 1910, 
էջ 3 – 4//Sîon Vardapêt Têr-Manvêlyan, “Kurmancên yêzîdî”, Axaltsxa, s. 1910, r’û. 3 – 4).  

Di derbarê wê bandora çandî da, ya ku medan li ser ermenîyan hiştye, agahîyên 
balk’êş li bal  erdnîgarzan û dîrokzanê kevnar ê yewnanî Strabon hene. Weha, ew çi 
dinivîse: “... Yên med, lêbelê, wek ku dibêjin, bavpêşîyên kevneşopîyên ermenîyan bûne, hê 
berî wan ew bavpêşîyên kevneşopîyên farsan, serdarên wan û peyhatîyên desthilatdarîya 
wan a di Asîyayê da bûne...” [Страбон, География, XI книга, Москва, 1964, стр. 
525//Strabon, “Erdnîgarî”, pirtûka XI, Moskova, 1964, r’û. 525].  

Li vira divê bê gotin, wek ku tê xuyan, dema Strabon p’eyva kevneşopî bi k’ar anye, 
mabesta wî çand bûye, bi wat’eya fireh a vê p’eyvê va... û pêşîyên ermenîyên îro, wek gel, 
bêhtir di nava goveka çanda medan da pêş ketine, ji wan jî hema ola zerdeştîyê 
p’ejirandine...      

Bi vî awahî, medan di dîroka gelê ermenî da r’oleke weha ya ç’arenûsî lîstine! 
Lewra jî di ç’avkanîyên ermenîyan da di derbarê medan û k’urdan da, wek  

peyhatîyên wan ên r’astedêr, agahîyên balk’êş hatine parastin. Dema dîroknûs û 
nivîsk’arên ermenî di derbarê k’urd-medan da dinivîsin, ewana ç’avkanîyên bîyanîyan ji 
xwe r’a bingeh nagirin, ewana di derbarê wan da wê dinivîsin, çi ku bi xwe li ber ç’avê 
xwe dîtine, an jî bûne govahên (şahid) bûyerên pêkahtî.  

Ji bo ermenîyan k’urd ne ku t’enê peyhatîyên r’astedêr ên medan in, lê wisa jî heya 
sedsala XVI ji bo wana k’urd û med haman net’ew bûne. Dema ermenîyan gotine k’urd, 
mabesta wana med bûne, û, berovajî vê, dema gotine med, mabesta wana k’urd bûne.   

Di vê derbarê da govanîyên nivîskî yên pêbawer di ç’avkanîyên sedsalên navîn ên 
ermenîyan da hatine parastin.    

Weha, t’enê çendek ji wana:   
“... Berbangê zû yên med hatin, ên ku ji wan r’a k’urd dibêjin”.  – Ev bûyer, a ku di 

derbarê wê da li vir tê gotin, ango hatina k’urd-medan a ber dêra ermenîyan a T’spnê, 19-ê 
gulana 1426-an pêk hatye (Արիստակես Տևկանց, Հայերգ, Թիֆլիս, 1882, էջ	175 – 
180//Arîstakês Têvkants, “Hayêrg”, T’îflîs, 1882, r’û: 175 – 180;).   

Û – yeke dinê: 
“... Binecîyên wî welatî, yên ku k’urd in, ji wan r’a med dibêjin” (Հայաստանի  
Մատենադարան, XVI դարի ձեռագիր, № 1495, էջ.Էջ. 142ա և 142բ// 

Matênadarana Ermenîstanê-Înstîtûta destnivîsên kevnar, destnivîsa dewra XVI, №1495, 
r’û. 142a û 142b). 

Agahîyên balk’êş wisa jî li bal r’onaydarê ermenî yê mezin ê sedsala XIX Xaçatûr  



4	

	

Abovyan jî hene. Bala xwe bidinê, ewî di têbînîyên berhema xwe ya “Ên k’urd” da çi 
nivîsye:  “Çamçyan di p’irtûka xwe ya Dîroka Ermenîյան da (berga I, serîyê 10, r’û. 100 
) li dû hev navên hemû nûnerên medan (ango, walî. – E. C.) anegorî dîroknûsên yewnanî, 
yên wek Hêrodotos, Dîodoros, Alîkar û yên dinê ji Arbûkês heya Diyokês r’êz dike, dibêje, 
ku yên med (ango, k’urdên kevnar) li dora t’or’inên xwe lap ji hev cuda jîyane...” 
(Աբովյան	Խ. Երկերի լիակատար ժողովածու, ութ հատորով, ութերորդ հատոր. – 
Երևան, 1958, էջ 284// Abovayan X. Berevoka berheman a t’am, bi heyşt bergan,  berga 
heştem. – Yêrêvan,  s. 1958, r’û. 284).  

Bala xwe bidinê, li vira têgihîştineke balk’êş dertê pêş mirov, ne wisa: “ên med, 
ango k’urdên kevnar”. Ango, ji bo ermenîyan t’imê jî ên med k’urdên kevnar bûne!  

Û di berhemên dîroknûsên ermenî yên demên bêhtir nêzîkî me–yên destpêka Sedsala 
XX da jî agahîyên weha hene.   

Weha, t’enê bala xwe bidin hinek agahîyên ji p’irtûka “Kurmancên yêzîdî” ya Sîon 
Vardapêt Têr-Manvêlyanê  ezdezanê ermenî yê destpêka sedsala XX: “êzdîyên  kurmanc 
– peyhatîyên medan”,  “êzdîyên îro – peyhatîyên Astîagê p’ir’hespî”, “peyhatîyên 
Êkbatanê –dewleta demekê ya gewre, êzdîyên kurmanc”, “cînarên me yên îro yên 
xêrxwaz kurmancên êzdî ... şaxekî medên bi hêz û zor, peyhatîyên Astyagê ji 
binemala Vîştasp in”  (Սիոն	Վարդապետ	Տէր-Մանուէլեան,	«Եզիդի	կուրմանժ»,	
Ախալցխա,	1910 //Sîon Vardapêtt Têr-Manvêlyan, “Kurmancên yêzîdî”, Axaltsxa, 1910, 
r’û. 3 – 4 û 41).  

Lêbelê, di t’evahîya van hemûyan da, ya ku herî zêde hêjayî baldarîyê ye, ew e, ku, 
her çiqas, p’ers (fariz) bi r’êya derbeya hindur’în a qesrê di Medyayê da bûne hevp’arên 
desthilatdarîyê, û paşê li ser bingeha wê dewleta xwe ava kirine, bûne mîrat’girrên 
Împêratorîya Medyayê, lê ermenîyên cînar, her çias ew wê demê vassalên farizan jî bûne, 
t’u carê ew û med yek nedîtine, heya ew mînanî hev jî nekirine.  Lê yên k’urd û med ji bo 
ermenîyan bi dîrokî hert’im jî yek net’ew bûne.     

Û lewra jî, ji ber ku:   
– zerdeştî, wek bîrûbawerîya olî, di Medyayê da pêk hatye û di nava gelê wê da 

belav bûye, û, yên med (k’urdên kevnar) bi xwezayî bûne bawermendên wê yên yekem; 
(derdorê sed û bîst sal berê di cîhana zanistê da êdî nêr’înk derk’etibûye hole, ku 
bîrûbawerîya Zerdeşt ola binecîyên kevnar ên Îranê bûye – di sêrî da ya medan,  baktrîyan 
û, paşê, ya p’ersên (fars) dema Hexemenîyan û Sasanîyan. (Di vê derbarê da – 
Энциклопедический Словарь Ф. А. Брокгауза и И. А. Ефрона. – СПб., 1890–1907. – 
Т. 22А. – С. 881–884 // Ferhenga  êntsîklopêdî ya F. A. Brûkhaûz û Î. A. Yêfron. – SPb., s. 
1890 – 1907. = Berga . 22А. – R’û. 881–884).   

– ji wan gelan, ên ku di dema xwe da zerdeştî p’ejirandine, t’enê k’urd in, ên ku heya 
îro di nava wan da gelek asa (norm) û ferzên zerdeştîyê û nirxên r’ewanî yên giştî zêndî 
mane, her çiqas, berî zêdetirî 1350 salan bi zora şûr olek a bîyanî li stûyê wan alandine.    

Û, bi xwezayî, ji ber ku zerdeştî, wek bîrûbawerî, li ser bingeha wan bawerîyan pêk 
hatye, yên ku êdî berî wê di Medyayaê da hebûne, û ew bi r’ehên xwe yên r’ewanî va bi 
wan bawerîyên gelêrî va p’ir’ girêdayî ye, lewra jî ew ne ku t’enê ji bo k’urdên îroyîn ne  
bîyanî ye, lê berovajî vê, ew bêhtir wek r’ûdana xwezayî ya rewşa wan a rewanî-sewdayî 
ye. Weha, di vê  derbarê da r’ojhilatzanê sovêtî yê navdar Î. M. Dyakonov çi dinivîse: “… 
zerdeştîyê p’ir’anîya wan bawerîyan û dirozgeyên ayînî jinûva ji ber xwe dernexistine, ewê 
ew ji nava bawerîyên gelêrî yên berî xwe hildane, yên ku wê demê kêm-zêde êdî amade 
bûne... ”  (Дьяконов И. М. История Мидии. – М. – Л., 1956. – С. 45–55 //. Dyakonov Î. M.,  
Dîroka  Medyayê. – M. – L., 1956. – R’û. 45 – 55).   

Û, dibe ku lewra jî, di wê derbarê da, ku ew nûnerên net’ewa med in, di bîra k’urdên 
îro da li ser asta gênêtîkî hatye p’arastin.  

Ji vira jî, hema bersîva pirsa we dertê hole: ji ber ku k’urd peyhatîyên r’astedêr ên  



5	

	

medên kevnar in, û ola zerdeştîyê bi xwe jî di Medya kevnar (mak-welatê k’urdan) da pêk 
hatye û belav bûye, ew bi xwe govanîya wê ye, ku med (k’urdên kevnar) zerdeştîyên  
yekem bûne, û k’urdên îroyîn mîrat’girên vê bîrûbawerîya kevnar in.    

Dê heşmendî bûya, eger mirov hema di wê civakê da dest bi lêger’îna şopên 
bingehên zerdeştîyê bikira, li k’u cara yekem ew p’ejirandine, bi t’aybet jî di nava wan  da,  
yên ku bawerîyên wan ji bo p’eydabûna bîrûbawerîya zerdeştîyê bûne bingeha berhemdar. 
Ango, bingehên wê bîrûbawerîyê divê di nava k’urdên êzdî da biger’in (li vir girîng e, ku 
mirov êzdîyan û êzîdîyan t’ev li hev neke. Eger yên êzdî  k’urd in, ên ku ola kevnar –   
êzdîtîyê bawer dikin, lê yên êzîdî bawerîya wan şaxekî îslamê yê sofîyan e (bi erebî wisa jî 
فوصتلا – ), û civaka wana jî ji hêla sazîya xwe ya net’ewî va polîêtnîk  (p’ir’netew) e, û di 
wê da p’ir’anî jî êlêmêntên erebî ne. Dibe ku lewra jî ewana dibêjin, ku ew êzîdî ne, lê ne 
k’urd in!). 

Û, li vira jî bersîva wê pirsê dertê holê, k’a çima di nava hemû gelên cîhanê da, yên 
ku di dema xwe da zerdeştî p’ejirandine, her t’enê di nava gelê k’urd da heya îro bi 
xwezayî mêla wan a berbi nirxên zerdeştîyê wisa zêndî maye. An jî, eger mirov bi 
şêwazekî veguhartî  bîne zimên, dikare bibêje, ku zerdeştî li bal k’urdên îroyîn t’omerêya 
dengveger’ên cîhana r’ewanî ya pêşîyan e …  

A, hema ev nirxên r’ewanî jî, yên ku ji bîrûbawerîya zerdeştîyê tên, di nava k’urdan 
da hatine p’arastin, û derfet dane wan, ku ew di wan derdoran da nîgara xwe ya net’ewî 
zêndî bip’arêzin,  ên ku her tişt di  nava xwe da hêrane û dabelandine.  

Mirov dikare bibêje, ku zerdeştî  r’ewşa k’urdan a r’ewanî û sewdayî a xwezayî ye, û 
ew di gelek waran da şêwazê têgihîştina wan a jîyanê dîyar dike. Lewra jî dagerkerên 
bîyanî ne bi şûr, ne bi sotin, ne bi wêranîyê,  nikaribûne, r’ehên wê ji bîra wan û jiyana 
wan a r’ewanî  bibir’in û t’une bikin...  

Bala xwe bidinê, her çiqas, piştî wan r’êformên bi navê Şîxadî (Şêx Adî) va girêdayî, 
êzdîtî – ew bawerîya kevnar a xurû k’urdî, werguhêr’î êzîdîtîyê – terîqeta îslamê ya sofîyan 
jî kirine (bi erebî wisa jî – فوصتلا ), û gelek bingehên êzdîtîyê hatine lêpovajîkirin, lê dîsa, 
heya di wê êzîdîtîya sofîyan da jî şopên zerdeştîyê hatine p’arastin. Mînak, di nava qewlên 
êzîdîtîyê da (ne yên êzdîtîyê da!) heya îro jî ew qewl hatine p’arastin, ên ku dîyarî ne ji bo 
Zerdeşt P’êxember. Û ewana jî, wek ku tê xuyan, di êzdîtîya berî r’êformên Şîxadî da 
hebûne.   

Mînakên vî r’engî yên poêzîya êzîdîtîyê (dîsa ne yên êzdîtîyê!) ya r’ewanî li holê 
hene.  Weha, hema  du nimûne ji wana: “Qewlê Zerdeşt” û “Zerdeşt dibêje” (Têmûrê 
Meso. Newşe dînê êzîdîyan – 2020. – Rû. 902.–https://www.academia.edu/42054492/NEWŞE 
_DÎNÊ_ÊZÎDIYAN_ЕЗИДСКОЕ_СВЯЩЕНОСЛОВИЕ_THE_YEZIDI_HOLY_HYMNES  û 
Kovara “Laliş”, № 15. – 2001. R’ûp’elên 13–14).  

Lêbelê, bi demê r’a ew wisa werguhartine, ku di wê da zêdetir têgeh û ferzên 
doktrîna êzîdîtîyê (yêzîdîzmê), wek şaxekî sofîtîya îslamê, tên xuyan...    

Wek mînak, em li vira her t’enê p’arç’eyekî bînin:      

…Zerdeşt got: «Ya Xwedê tu xwedayî!  
Tu layîqê medih û senayî,  
Tu kesê bêkesa yî,  
Tu mefera bê meferayî!... 
 

Û ev jî ne hemû ye!  
Hem di nava k’urdên zaza da, hem jî di nava k’urdên êzdî da şaxên zarkî yên têk’sta 

helbestkî ya çermk’axeta (pêrgamênt//parşumen) Silêmanîyê ya sedsala VII hatine 
p’arastin, û di wê da şîna û mehêla wê malwêranîyê tê kirin, a ku bi êrîşên ereban r’a hatye 
serê ola zerdeştîyê!   

Û ev têk’sta jî di dîroka wêjeya bi zimanên îranî nivîsî ya sedsalên navîn a berî 
îslamê îro bi serê xwe nimûneyeke t’enê ye. Ev p’arç’eyekî helbestekê ye, ya ku wek 



6	

	

lûvandinekê (stranake şînê) ye, ji bo wê malwêranîyê, ya ku bi êrîşên ereban hatye serê ola 
zerdeştîyê!    

Li ser vî p’arç’eyê ç’ermk’axetê, yê ku destpêka sedsala XX di şkevteke nêzîkî 
bajarê Silamanîyê (Başûrê Kurdistanê) da hatye dîtin, heyşt r’êzên helbesteke danerekî 
(avtor) navê wî ne dyar hatine p’arastin, a ku bi tîpên aramêî hatibûye nivîsîn. Zanîyaran 
ew werguhêr’î tîpên erebî kirine, xwendine, û derketye holê, ku ew bi k’urdî hatye nivîsîn. 
Peyr’a di weşanên cuda da gotar û nivîsên zanistî di derbarê wê nivîsarê da hatine 
weşandin, di wan da wisa jî werger’ên wê hebûne. (Di vê derbarê da binihêr’e: Акопов Г. 
Б. Ещё о Сулейманийском пергаменте // Вестник общественных наук. – Ереван, 
1968. – № 8. – С. 94–108; Хамоян М. У. О двух изустных вариантах текста 
сулейманийского пергамента VII века. – Труды Самаркандского государственного 
университета имени Алишера Навои. Новая серия, выпуск № 225. Вопросы 
фразеологии, стилистики и грамматического строя восточных языков. –  
Самарканд, 1972. – С. 82–89.). 

Û îro êdî di weşanên cuda da mirov dikare nimûneyên cuda yên werger’a wê peykera 
nivîskî ya sedsala VII bibîne…  Lêbelê, li ser bingeha wergerên r’êzkî yên cuda min ew 
têk’sta helbestkî anegorî kurmancîya îro jinûva vesazand, û, weha, bi nêzîke, nave’roka wê 
ev e:  

 

P’erestgehên Hurmuz wêran kirine,  
agirên wan kuştine (vemirandine),  
Wisa li me kirin wan gewrên gewran,  
Erebên zorkar (cîhan) li me kirin tarî,  
Gundên (herêma) P’alê ta Şahrêzûrê,  
Jin û keç’ikan wê dîl bişînin,  
R’eha mêran wê binva bibir’in,  
Bawerîya Zerdeşt maye bê xwedî,  
Alîk’ar nabin Hurmuz û hîç kes…   
 

Wek ku tê xuyan, di vê têk’stê da ne ku t’enê di derbarê bûyerên bobelatjen (trajîk) 
ên sedsala VII da tê vegotin, ên ku bi êrîşên ereban r’a di ser K’urdistanê û Îranê da hatine, 
lê, her weha ji bo wê r’ewşa bêç’are dilûvîne, ya ku hatye serê bawerîya Zerdeşt.  

Û ya here balk’êş ew e, ku şaxên zarkî yên vê lûvandina (strana şînê) ji bo r’ewşa 
bawerîya Zeredeşt di nava k’urdên zaza û yên êzdî da hatine p’arastin.  

Dîrokzanê k’urd Nûrî Dêrsimî di p’irtûka xwe ya “Dêrsim di dîroka K’urdistanê da” 
di vê derbarê da agahîyên balk’êş tîne. Ew dinivîse: “... Ji sala 90î ya hîcrî va, wan 
art’êşên erebî-îslamî, yên ku êrîş birin ser r’ojhilat û bakur, li r’ojhilatê Anatolîyayê dawî 
li desthilatdariya Îranê û ya gelên îranî anîn û di dawiyê da gelê Dêrsimê jî di sala mîladî 
ya 669an de ji bin destê r’ûman k’etin bin destê ereban.  

K’urdên Dêrsimê li dijî ereban li ber xwe dan û nebûne musulman, ola xwe ya 
zerdeştî domandin û p’arastin. R’êvebiriya ereban li ser Dêrsimê bandor nekiriye, lê 
herêmên dinê yên K’urdistanê bi darê zorê ji neç’arîyê îslamiyet p’ejirandine.  

Heya van demên dawîyê jî di nava k’urdên zazaa da li ser mirîyan ev gotinana wek 
şîwan dihatin nivatin:  

 

Hurmuzgan r’uman 
At’iran kujan 
Hoşan şarewe gevre gevregan 
Zork’ari arep k’irdine Habur 
Gihane pala paşe Şarizor 
 
Jin u kenikan ve dil beşinan 



7	

	

Merdi aza dilên ji ruye hevnan 
R’aveştê Zerdeşt maye bêdest 
Bizika na kit Hurmuz ve hiç kes. 
                                     Sal – 669”  

(Nuri Dersimi: “Kurdistan tarihinde Dersim”. Halep, 1952, s.: 22 – 23 ve 130//Nûrî Dêrsimî: 
“Dêrsim di dîroka K’urdistanê da“. Heleb, 1952, r’û.: 22 – 23 û 130). 

Dibe ku, li vira hîç pêdivî bi şiroveyan nîne jî, tiştek li ber ç’avan e: şaxê têksta 
ç’ermk’axeta Silêmanîyê ya sedsala VII di nava k’urdên zaza da zêndî maye.  

Û ya ku hêjayî baldarîya t’aybet e jî, hema ev e!   
Lêbelê ev jî hemû nîne. Wisa jî balk’êş e, ku şaxekî zarkî yê vê şîwanê bi demê r’a 

wisa jî di Ermenîstana Sovêtî da p’eyda bûye. Lê şaxekî dinê hê berî wê di heman 
Ermenîstana Sovêtî da êdî di nava nûnerên civaka k’urdên êzdî da hatye dîtin. 

Weha, sala 1968-an zimanzanê k’urd Mak’sîmê Xemo ji ber zarê nivîsk’arê kurd ê 
navdar Erebê Şemo şaxê têk’sta navborî girtye û nivîsye:  

 

“Li me hatin ereban, 
Li me kirin gewrî gewran, 
Birin zar’, jin û qîz, 
Ew gewrî gewran welat li me kirin wêran”.  
 

Û piştî salekê, sala 1969-an heman Mak’sîmê Xemo şaxekî dinê yê têk’sta navborî jî, 
vê care ji zarê Tîgranê Zaza (Poxosyan), dinivîse. Tîgran niştecîyê demekê yê gundê 
P’îranê (naha Lûçna yê navçeya Baharmadan a herêma Amedê ye, di Bakûrê Kurdistanê 
da) û wê demê di bajarê Abovyan ê Ermenîstana Sovêtê da jîyaye. Ew di nava k’urdên 
zaza da mezin bibûye. Û di nava van da jî, wek ku Nûrî Dêrsimî dinivîse: “Heya van 
demên dawîyê jî … li ser mirîyan ev gotinana wek şîwan dihatin nivatin”.  

Weha, ew şaxê zarkî yê têksta ç’ermk’axeta Silamanîyê ya sedsala VII:  
 

“Hormozgan r’îman adiryan kêşyan, 
Wisan serdawa gewrî gewran, 
Zorkar arap k’irdine zapûr 
Gune pale t’aha Şeherazûr, 
Jinan-k’enîkan vê dîl bêşîne 
merd azat le vê r’uî hîna, 
bêcihra nahîka Hormoz”.  
 

Balk’êş e, ne!? Şaxê zarkî yê nivîsara (têk’st) sedsala VII ser p’arç’eyê ç’ermk’axetê 
nivîsî, yê ku sala 1920-î li derdorên bajarê Silêmanîyê hatibûye dîtin, di nava k’urdên zaza 
da ger’yaye, ew di şîna mirîyan da wek şîwan lûvandine. Şaxên zarkî yên cuda yên heman 
nivîsarê di nava k’urdên dinê da jî hatine p’arastin û bi k’urdên êzdî r’a hatine gihîştine 
Ermenîstana Sovêtî. – Bala xwe bidin goveka erdnîgarî ya belavbûna wan şaxên zarkî: 
herêma Soran a Başûrê Kurdistanê – Amed, Dêrsim û Serhed li Bakûrê Kurdistanê –
Ermenîstan!   Û ev her t’enê ew herêmên K’urdistanê ne, yên ku agahîyên me ji wir hene,   

Ya balk’êş ew e, ku hinek bawerîyên k’urdistanî (yên wek êzdtîyê!) heya r’adeyekê 
dikaribûne xwe bip’arêzin, beşê herî mezin ê gelê k’urd di bin metirsîya t’unekirina fîzîkî 
da îslam p’ejirandye, lê di herêmên K’urdistanê yên cuda da k’urdan ber xwe dane (wek ku 
di Dêrsimê da!). Lêbelê zerdeştî ji bo hemû k’urdan jî nirxê r’ewanî yê giştî maye û faktora 
yekêtêyê ye, û hemû, her yek bi şêweyê xwe, t’îbûna xwe ya r’ewanî di wê da şkênandine.  

Ew, ku di nava êzdîyan da qewlên dîyarî Zerdeşt P’êxember hene, û wisa jî şaxên 
zarkî yên nvîsara sedsala VII a ç’ermk’axeta Silêmanîyê di nava k’urdên zaza û yên êzdî da 
hatine p’arastin, ev govanîya wê yekê ye, ku zerdeştî, wek ol, ne ku t’enê di Medya kevnar 
da li ser bingeha wan bawerîyên gelêrî, yên ku berî wê hebûne, pêk hatye û t’ewşe (şêwaz) 
girtye, lê wisa jî bi bawerîyên xwezayp’erest r’a t’evayî di nava gelê k’urd da belav bûye. 



8	

	

Û, her çqas, êrîşên t’unek’ar ên Alêk’sandrê Makêdonî û hê derng cerd û zevtk’arîyên 
(êk’spansîya) erebî-îslamî p’ir’ wêrankar bûne, piştî wana her t’enê xak û herêmên xalî 
mane, lê, yek e, şopên zerdeştîyê heya naha jî di nava gel da zêndî dimînin.   

 

– Di p’irtûka We da wisa jî tê gotin, ku gelek agahîyên di derbarê jîyana 
Zerdeşt P’êxember da hatine lêpovajîkirin. Yek ji wana jî di derbarê têkilîyên bi 
binemala haxemenîyan da ye. Gelo bi r’astî Zerdeşt P’êxember têk’ilîyên xwe bi 
haxemenîyan r’a hebûye? An ew ji hêla dîroknûsên fars va hatye hinartin?   

 

– Eger mirov bi kurtî bibêje, hîç p’êwendîyeke wan, ewên ku wek haxemenî tên 
navkirin, bi Zerdeşt P’êxember r’a nîne, lewra ku, dema bi r’êya derbeya hindur’în  a qesrê 
Qurûşê (ê II ê dihatûyê) t’or’inê Îştûvêgûyê (Astîagês) p’adişahê Medyayê desthilata welêt 
zevt dike, Zerdeşt P’êxember wê demê êdî zêndî nînbûye: ewî sala 551-ê ya b.z., mala xwe 
ji cîhana r’onik bar kiribûye, û derbeya qesrî jî, her salêkê pişt r’a, sala 550-î ya b.z. pêk 
hatye.  

Lê ew t’evlîhevîya di dîroka gelê k’urd a serdemên kevnar û sedsalên navîn da, û, 
bi t’aybet jî, di derbarê pêkhatina ola zerdeştîyê, jîyana Zerdeşt P’êxember bi xwe û erk’a 
wî ya p’eyamdarîya bawerîyê da, encama k’arên r’eş ên ç’îrokbêj û lêpok’arên (sextek’ar) 
fars ên derdorê qesrê bûye. Û ya ku mirov matma dike jî, ew e, ku dîrokzan û dîroknûsên 
cîhana mayîn, dema di derbarê dîroka wê serdemê da nivîsîne û îro jî dinivîsin, wan hemû 
efsane (mît) û ç’îrokên dûrî heş û sewdayê mirovê t’endurusst ji xwe r’a wek bingeh 
hiltînin, ên ku lêpok’arên dîrokê yên qesrê hinartine.   

Lêbelê, divê ew r’astî jî neyê ji bîrkirin, ku di dîrokê da hîç tiştek bê şop winda nabe! 
Û hîç ji kesekî r’a li hev nehatye, ku vê r’astîyê betal bike.  

Lê, dîsa jî, ev êdî derdorê dused salan e, zanîyar û lêger’îner di derbarê welatê 
Zerdeşt P’êxember û herêma destpêkî ya belavbûna bîrûbawerîya wî da govtûgo û 
gengeşîyan pêk tînin, lê hê jî negihîştine nêr’îneke hevbeş….   

Pirs dertê holê – çima?   
Ew ji ber wê ye, ku li ser bingeha wan hemû ç’îrok û efsaneyên dûrî heş û sewdayê 

tendurust, yên ku ji hêla ç’îrokbêjên derewîn va hatine hinartin, mirov nikare lêger’înên 
zanistî pêk bîne, r’astîyê û lêpîyê ji hev vebijêre û r’astîya dîrokî derîne r’onahîyê.  

Û, lewra jî, piştî gengeşîyên demdirêj di cîhana zanistê da hatine ser wê nêr’înê, ku 
agahêyên jînenîgarîya Zerdeşt P’êxember p’ir’ kêm in, bi nak’okî ne û bawerî bi wan nine, 
û, bi wî awahî, dawî bi wê pirsê anîne. Bi vî awahî ewana li hember lêpok’arên dîrokê 
bêhêzî û bêç’aretîya xwe ya zanistî dane xuyan.    

Lêbelê, bi dîtina hinek zanîyaran, û ew jî ne bê bingeh e, dîsa jî, di agahîyên heyî da 
tiştê ku mirov bikaribe r’astîyê jê derîne, heye: eger Zerdeşt P’êxember Avêsta  piştî  
serdema r’êvebirîya hexamenîyan nivîsîbûya (ango, piştî sala 550-î ya b. z.), wê demê dê 
di P’irtûka Pîroz (Avêsta) da di derbarê desthilatdarên wê binemalê da jî agahî hebûna.  

Û li dora vê pirsê ewqas nêr’în, pêşdîtin û r’eşbazarîyên (spêkûlatsîon) cihêr’eng ên 
bi nak’ok û dijberî hev berevbûne, û r’ewş ewqasî li hev piç’ikye, ku di destpêkê da min 
nizanibû lêger’ênên xwe ji k’u destpê bikim.     

Bi r’astî, li ber mirov dîmenek vedibe, qey bibêjî, hinekan bi zanebûn agahî û 
daneyên dîrokî wisa li hev guhar’tine, ew wisa t’evlihev kirine, wisa lêpovajî kirine, ku  
mirov nikaribe xwe bigihîne r’astîyê.  

  Lêbelê, eger mirov hesab hilde, ku cîhan û dîrok bi Îranê (Farsistanê) bi sînor nabin, 
û bi berfirehtir li pêvajoyên dîrokî binihêr’e, dê bikaribe gelek agahîyên dîrokî yên 
serdemên cuda di derbarê vê herêmê da bibîne. Ma ne, li hawirdorê gel û dewletên dinê jî 
hebûne – yên gewre û biç’ûk. Û ewana di dîroknûsîya cîhanê da şopeke berbiç’av hiştine. 
Di peykerên nivîskî yên gelên herêmê da agahîyên balk’êş hatine p’arastin. Beşek ji wan 
ç’avkanîyan hatine lêger’andin, yên mayîn benda dema xwe ne. Û heya îro jî di 
destnivîsarên kevnar da mirov dikare agahîyên wisa bibîne, yên ku di dema xwe da an  



9	

	

“nehatine dîtin”, an jî hema wisa ew bê baldarî hiştine.   
Û, lewra jî, ji bo ku bikaribim serederîyê ji van hemû pêşdîtinan, delîlbêjîyan, 

cudaşêwazîyan û nêr’înan bikim, min bir’yar kir, di sêrî da bizanibim, k’a konkrêt çi li ber 
destê me heye, û her paşê wan hemûyan di nava hev da rêkûpêk bikim û binirxînim.  

Weha, di derbarê Zerdeşt P’êxember da dinivîsin, xwedêgiravî: 
– Di Gatan da ne di derbarê welatê Zerdeşt da, ne jî di derbarê welatê Kavî Vîştaspa 

da agahî nînin, lewra ku ewan mirovana, yên ku Gat guhdar kirine, dizanibûne, k’a ew çi 
welat e, ji bo wê jî pêdivî nînbûye, navê wî binivîsin... 

– ew li ser erd û aqarên Baktrîya dîrokî, li derdorên bajarê Balxê (li Afxanistana îro) 
hatye cîhanê; 

– ew di Radêsê da jêyaye (per’ê T’ehrana îroyîn ê bi nave Ray)...; 
– ew li r’ojhilatê Îrana Mezin ji dêya xwe bûye (dewrên VI – V ên b.z.);  
– ew di Îrana kevnar da jîyaye, … an jî di Asîya Navîn da, ji derya Aralê berbi 

bakûr-r’ojhilat va – li ser xakên Qazaxistan û Tacîkistana îroyîn…; 
– ew li deverên derdorê ç’îyayên Ûralê hatye cîhanê; û heya hinek kes navên 

k’ilafeyên (xerabe) kevnebajarên Sîntaşta û Arkaîmê yên di herêma Çêlyabînskê ya 
Fêdêrat’sîona R’ûsîyayê da jî tînin...;   

Wisa jî tê gotin, xwedêgiravî: 
–mirov nikare bibêje, k’a Zerdeşt li k’u û k’engê hatye cîhanê û erk’a xwe ya 

p’êxemberîyê pêk anye;  
–Zerdeşt bîrûbawerîya xwe di hinek herêmên r’ojhilatê Îranê da, di Asîya Navîn û 

Afxanistanê da belav kirye; 
– p’adişahê Baktrîyayê (?! – E. C.) yê bi navê Goştasp/Vîştaspa li wî xwedî derk’etye 

û bi xwe jî destek daye k’arê belavkirina zerdeştîyê…;   
– dema Zerdeşt wek p’enaberekî bê cî û war û bê star di herêmên bakûrê dewleta 

farsan da ger’yaye, ewî serdarê herêmê yê bi navê Vîştaspa anye ser bawerîya xwe… 
…Her çiqas di van nêr’înan da nak’okî hene, dîsa jî di wan da agahîyên balk’êş 

veşartî ne; û, her çiqas, ew agahîyana daneyên konkrêt destnîşan nakin jî, lê nepêkanetîya 
agahîyên heyî bi xwe derdixin hole...    

Ji van nêr’înan, ên ku hatine vegotin, mirov dikare van xalên hanê cuda bike: 
– … Di Avêstayê da hinek agahî hene, yên ku dikaribûn ji hêla destnîşankirina demê 

va xwedî wat’e bin. Mînak, t’or’a gênêologî... Lêbelê tê gotin, ku ji hêla bawerdarîyê va ev 
agahî bi guman e; 

– … Di Avêstayê da di derbarê hîç desthilatdarekî ji binemala hexamenîyan da jî 
agahî nînin, ên ku ji sala 550-î ya b.z. va r’êvabirî li welêt kirine... 

Li ber ç’avan e, ku di van nêr’în, dîtin û şaxên serpêhatîyan da hîç tiştekî t’omerî-
hevbeş nine, yê ku wana bigihîne hev, û, eger mirov pêbawerîya yekê ji wan bip’ejirîne, 
ewê bê wat’eya r’edkirina yên dinê. Lewra jî dê ne r’ast be, eger mirov ewana di nava 
govekeke giştî da binirxîne.  

Hem jî pirs ji ber wê dijwartir dibe, ku hema-hema hemû zanîyar jî lêger’înên xwe li 
ser bingeha hinek agahîyên şêwazî (formal) pêk tînin, ên ku ne ç’avkanîyên wana dyar in, 
ne jî motîvên p’eydabûna wan, û pirsa pêbawerîya wana bi guman e.   

Û, eger mirov bi vî awayî pirsê binirxîne, wê demê heşmendîya pêşk’etinên bûyerên  
dîrokî yên wê demê dê li paşva vek’işin û derbazî ser plana duyem bibin…  

Û lewra jî, li vira pêdivî derk’et holê, ku ez hewl bidim, dîmenê pêşveçûnên bûyerên 
dîrokî yên xwezayî vesazînim (reconstruction), û bi wî awahî, bi r’êya analîza 
hemberhevkirinî ya daneyên dîrokî yên di derbarê bûyerên wê serdemê da, ji bo lêger’înên 
daneyên diroka r’êal a jîyana Zerdeşt P’êxember r’ê û r’êbazên r’ast bibînim.   

Di derbarê vê pirsê da  li bal r’ojilatzanê sovêtî-r’ûsîyayî yê navdar Î. M. Dyakonov 
dîtinên p’ir’ balk’êş hene, yên ku dikaribûn gelek t’erefên vê pirsê r’onî bikirana. Weha, ew 



10	

	

vê pirsgirêkê çawa dibîne: “... Heya naha di wê derbarê da, k’a gelo ew peyker [Avêsta] di 
Medyayê da hatye nivîsîn, an di devereke Asîya Navîn da, gengeşî hene. Herdû nêr’în jî, 
hem di nav zanîyarên sovêtî, hem jî di nav yên welatên dinê da t’erefdarên xwe hene. 

Wisa jî pirsa dema nivîsîna beşên kevnar ên Avêstayê bê bersîv dimîne. Hinek 
lêger’îner dibêjin, ku Zerdeşt (Zoroastr)... hevdemîyê Vîştaspê I (salên 522 – 485 ên b.z. 
m.) ê bavê Darîûsê padşahê farsan e. ...Hinek lêger’înerên dinê pêkhatina kevnartirîn 
beşên Avêstayê digihîninn demên bêhtir kevn...” (Дьяконов  И.  М., История Мидии, М. – Л., 
1956 // Dyakonov. Î. M. “Dîroka Medyayê”, M. –L., 1956, r’û. 50). 

Divê bibêjim, piştî vê agahîyê r’ewşeke ne sade derket holê.    
Lêbelê min bir’yar da, bi r’êyeke dinê va her’im. Min ew r’ê hilbijart, ya ku di 

pêkanîna analîza agahîyan a zanistî-r’exneyî r’a derbaz dibe. Jixwe ew agahî jî di 
ç’avkanîyên kevnar û yên sedsalên navîn da hatine p’arastin. Û di encama analîzan da 
derk’et hole, ku ew hemû “r’awêj” û “t’exmînana” ne anegorî heşmendîya pêşk’evtinên 
pêvajoyên dîrokî yên xwezayî ne, û bi hîç awayekî ew û dîmenê giştî yê pêvajoyên dîrokî 
yên wê serdemê li hev nagirin.    

Dema mirov van hemû nêr’în, pêşdîtin û şaxên serpêhatîyan dinihêr’e, bêyî r’ayê wî 
di serê wî da pirsek r’û dide: “Ew çawa dikaribû, wisa bibûya, ku di dewra VI a b.z.  
mirovek ji p’er’ê r’ojhilatê yê dewleta hexamenîyan (ji Qazaxistan, Tacîkistan an 
Afxanistana îroyîn) here-bigihîje “navçeyên bakûrî” yên wê dewletê, r’astî serdarê “wê 
deverê” bê, wî bîne ser bawerîya xwe, û peyr’a bi alîk’arî û pişgirîya wî, bîrûbawerîya 
xwe di t’evahîya Îrana mezin da belav bike?” 

Û dibe ku Hûn bibêjin, ku tiştên weha her t’enê dikaribûn di ç’îr’okên sedsalên navîn 
da pêk bihatana!  

Û hûnê mafdar bin!  
Ma ne, ol ne pêdivîyeke navmalê ye (xalî-xalîçe, p’arç’e an tiştên dinê yên r’ojhilatî), 

ku mirov bikaribûya ew li ser pişta deveyan, bi r’êya hermûş r’a ji p’er’ekî dewleta gewre 
bibira bigîhanda p’er’ê dinê, û bifirota. 

Ma ne, ol şêwazekî t’aybet ê hizir û bîrewarîya civakî ye û hebûna wê bi t’omerîya 
hinek norm, dua-dirozge, bawerî, r’ê û r’izmên olî û hevgirtin û kombûna mirovan di  
civaka olî da dikare hebe... Û, ger mirov zimanê civakekê û r’abûn-r’ûniştin û 
kevneşopîyên wê nizanibe, gelo dê bikaribe (heya bi t’êorêtîkî) wan hemûyan di jîyanê da 
pêk bîne? Û, ew jî, di nîveka hezarsala yekem a berî serdema me da!   

Û, pirseke dinê ya ne kêm girîng jî: gelo, serdarê herêmê (ew p’adişah be, an satrap, 
zêde ne girîng e!) çawa wisa bi hêsane derîyê mala xwe li ber p’enaberekî bê cî û st’ar 
vedike, ji wî r’a dostanîyê datîne, û li wî xwedî derdik’eve, piştovanîya wî dike? Ma, gelo 
wê dema (lo, hema îro jî!), p’enaberên bê cî û war, ger’okên sergedan dikaribûn wisa bi 
hêsane heya nêzîkî qesra p’adşê bibûna? Jixwe, heya nikare bê ber heşê mirov jî, ku wê 
demê ewî p’enaberî heya bikaribûya derbazî hundur’ê hewşa p’adişêh jî bibûya? 

Eger mirov anegorî wan delîlên li jorê li wan dîtin, nêr’în û şaxên serpêhatyan 
binihêr’e û wan binirxîne, ew hemû dê wek holimaç’kên zar’okan ên bi hişkek’axezê 
(karton) çêkirî yek bi yek li dû hev li ser hevdu da hilweşin, ...lewra ku, ew hemû hema di 
sêrî da li ser agahîyên bi sunî hinartî an jî daneyên lêpovajîkirî hatine avakirin, ên ku  
hinekan ji bo girseyên wê serdemê (dewra VI a b.z.) ji ber xwe derxistine. Eger em bibêjin,  
ku têk’nolojîyên siyasî yên gemar t’enê di dîroka nû û nûtirîn da  hebûne, emê heya dawîyê  
şaş bin. Lêpovajîkirina agahîyên dîrokî û p’evguhar’tina daneyan hê di dema p’eydabûna 
dewleta yekem da hatine k’aranîn… Û hê di k’ûrahîya dîroka kevnar da ewana ji hêla 
dewletên konkrêt, an jî ji hêla wan kes û hêzan va, hatine k’aranîn, ên ku li ser r’êya 
damezirandina dewleta xwe bûne.   

Ez bi bawer bûm, ji bo ku mirov bikaribe lêger’înên dîroka serdemekê ya welatekî an 
net’eweke konkrêt pêk bîne, ew divê pêvajoyên pêşveçûna wê serdemê bi r’êalî bîne ber 



11	

	

ç’avên xwe. Û, ji bo ku ew lêger’în, ên ku pêk tên, obyêtîv bin, mercê herî pêwîst ew e, ku 
mirov bi helwesteke zanistî-r’exneyî nêzîkî nirxandina qinyatên (matêrîalên) dîrokî bibe.  

Lê pe’vguhar’tina agahî û daneyan, û lêpovajîkirina zanîyarîyên dîrokî jî di wê 
herêmê da hê wê demê dest pê bûne, dema Quruş (ê II ê dihatûyê) di Medyayê da bi 
derbeya hindur’în a nemerd û xayînane desthilatê hiltîne destê xwe. Jixwe, wek ku tê 
zanîn, Qurûş lawê satrapê fars û t’orinê Îştûvêgû/Astîagêsê p’adişahê  Medyayê bûye. Ew 
malmezin û giregirên bijarte yên ner’azî, dilmayî, xeyîdî û nedilsoz li dijî kalikê xwe 
t’evger dike, û şer’ekî k’irêt li dijî wî dadixe (sala 550î ya b.z.), bi nemerdî wî ji ser t’ext 
diavêje, û di welêt da desthilaatdarîyê hiltîne destê xwe. (Альберт Олмстед, «История 
персидской империи», Москва, 2012 // Albêrt Olmstêd, “Dîroka Împêratorîya farsan”, 
Moskova, 2012, r’û. 36 – 38; Дьяконов И. М., История Мидии, М. – Л., 1956 //Dyakonov. Î. 
M.“Dîroka Medyayê”, Moskova –Lênîngrad, 1956, r’û. 413 – 424; Энциклопедический 
Словарь Ф. А. Брокгауза и И. А. Ефрона, СПб, 1890 – 1907//Ferhenga êntsîklopêdî ya 
Brokhaûz û Yêfron, Sankt-Pêtêrbûrg, 1890 – 1907, XIX, r’û. 238 – 239; Опарин А. А., 
Всемирная история и пророчества Библии, Харьков, 1997//Oparîn A. A.,“Dîroka 
hemcîhanî û gotinên pêxemberane yên Êncîlê”, Xarkov, 1997, r’û. 54 – 58; Ezîz ê Cewo, 
“Êzdîtî: Divê mirov rastîya wê li ku bigere?”, Amed-2017, r’û. 68 – 94; û Wik.).    

Ji talebextan r’a, dema zanîyaran di warê dîroka gelên herêma erdnîgarî a berfireh a    
bi navê Îran da lêger’în pêk anîne, di bin destê wan da t’enê agahîyên ç’avkanîyên farsan 
hebûne (yên hexamenîyan, sasanîyan, p’ert’ewîyan û yên dinê), û beşê wan ê mezin jî li ser 
bingeha berhemên cihêr’eng ên zargotna gelêrî hatibûne nivîsîn, û lewra jî, p’ir’ê caran 
gelek agahî û daneyên r’astîn ên dîrokî derî bala wan mane, û lêger’înên wana berovajî 
heşmendîya pêşveçûna xwezayî ya bûyerên dîrokî hatine û îro jî tên pêkanîn.   

Ev r’êbaza (mêtod) bûye r’êgeza (prênsîp)“zanistî” ya dîroknûsîya fermî ya 
dewletên farsan, t’irkan û hinek welatên dinê yên ereban, a ku heya gelek caran r’êbaz û 
armancên siyaseta van dewletana jî dyar dike.  

Gelek nimûneyên afrandinên “gelêrî” yên vî r’engî yên farsan (wisa jî yên ereb û 
t’irkan) ji hêla hinek kesan va hatine nivîsîn, ên ku bi hinartina“zanista” dîrokî ya wan 
welatan va mijûl bûne. Û lêger’înên“zanistî” yên wek ewên navborî di dema xwe da ji bo  
dîroknûsîya fermî ya wan dewletan bûne bingeh. Di van welatan da bi hêsane agahîyên 
dîrokî lêpovajî dikin, daneyan diguhêr’in, mîrasa çandî û dîrokî ya gelên dinê li ser xwe 
dinivîsin û, bi vî awayî, dîroka xwe li ser r’edkirin û t’unekirina dîroka gel û net’ewên 
herêmê ava dikin…  

Her çiqas her tişt bê şop winda nebûye jî, lêbelê, li ber ç’avan e, ku ew “agahî”, yên 
ku ji hêla lêpok’aran (sextek’aran) va hatibûne lêpovajîkirin, paşê, hê dereng, gelek  
dîrokzanên welatên dinê jî  ew agahîyana ji bo lêger’înên xwe wek bingeh k’aranîne, lewra 
ku ewana bi xwe jî nûnerên zanista fermî ya welatên xwe bûne.   

Û lewra jî, min lêger’înên sersedemên cudaxwendina jînenîgarîya Zerdeşt P’êxember 
ji vê hêlê va destpêkir.  

Ew lêger’în dijwar bûn, lê ewana hewldanên min bê encam nehîştin.  
Di pêvajoya lêger’înên dîroka jîyana Zerdeşt P’êxember û pêkanîna erk’darîya wî ya  

danasîn û belavkirina bîrûbawerîya nû da min wek erk’ekê li ber xwe danî, ku r’astîya 
bûyerên dîrokî yên r’êal bi zanistî vejinînim, û wan û ç’îr’okên hinartî ji hev vebijêrim. Û  
ji bo vê jî, min divê hewl bida, bersîva van du pirsan bidim:     

1. Çawa dikaribû bibûya, ku Zerdeşt P’êxember r’astî du serdaran bihata, yên ku di  
serdemên dîrokî yên cuda da jîyane (û navê herduyan jî – Vîştaspa!), û, xwedêgiravî, dema 
ku P’êxember erk’a xwe ya p’eyamdarîya bawerîyê (şorinbêjîyê) pêk anye, ewana li wî 
xwedî derk’etine?    

2. Û, gelo ev çiqasî anegorî heşmendîya  pêşk’evtina pêvajoyên dîrokî, pêwendîyên 
civakî û demnûsîya (k’ronologîya) wê serdemê ye?  



12	

	

Ji bo ku bersîva van pirsan bibînim, ez carake dinê li wê pirsê veger’yam, ku di şaxên 
cuda yên  “jînenîgarîya”  Zerdeşt P’êxember da navên du serdaran derbaz dibin, û herdu jî 
Vîştaspa bûne. Û, anegorî wan “jînenîgarîyan”, yek ji wana “padişahê” Baktrîyayê bûye, 
ya ku li r’ojhilatê dewleta gewre ya “hexemenîyan” bûye, lê yê dinê serdarê  (hukumdar) 
“herêmên heman dewletê yên milê bakûrî” bûye.        

Hinek lêger’îner hewl didin bip’eytînin (îzbat bikin), xwedêgiravî, yê ku li Zerdeşt 
P’êxember xwedî derketye, Gîstaspê (Vîştaspa) serdarê Baktrîyayê bûye, lê hineke dinê – 
Vîştaspayê serdarê herêmên bakûr.   

Ji bo ku min bikaribûya bi r’awêjî (hîpotêtîkî) dyar bikim, k’a  ji wan serdaran k’îjanî 
dikaribûye li  Zerdeşt P’êxember xwedî derk’eve,  pêwîst bû, zelal bikim, k’a  ji wan 
hîpotêzan k’îjan anegorî r’astîyên dîrokî yên wê serdemê ye.   

Wê demê min digot, eger ji min r’a li hev bê, ji bo vê pirsê bersîva r’ast bibînim, wê 
demê ezê bikaribim li ser r’êya dyarkirina warê pêkanîna erk’a Zerdeşt a p’eyamdarîya 
baweryê û herêma  destpêkê ya belavkirina zerdeştîyê gava xwe ya yekem a r’êal biavêjim, 
û hema bi wê jî, dibe ku, cîyê jidayîkbûna Wî bibînim.  

Û ji bo vê jî min lêger’înên xwe ji cudaşêwazê (vêrsîon) bi “beşdarîya” Gîstaspê 
(Vîştaspa) serdarê Baktrîyayê destpê kirin.   

Weha, di derbarê wî da tê gotin, ku, piştî wê, dema sala 465-an a berî serdema me di 
encama delk’ û dolabên qesrî da Xşayarşa/ اشرایاشخ  (Ksêrks) ê p’adşahê farsan û Darîûşê 
( شویراد ) nuxurîyê wî tên kuştin, lawê wî yê dinê, Erdeşîr/ ریشدرا    (Artaksêrks), yê ku di 
dîrokê da wek Erdeşîrê I  tê zanîn, tê ser t’ext. … Wisa jî tê zanîn, ku Erdeşîr dema 
p’evçûna di qesrê da Artabanê serokê parastina padşêh û Aspamîtrayê serekê hrema wî 
dikuje. Sala 464-an a b.z. Gûştaspê (Vîştaspa) birayê Erdeşîr, satrapê (walî) Baktrîyayê li 
dijî wî  r’adibe serhildanê, têk diçe û tê kuştin. Piştî vê, ji metirsîya derbeya hindur’în (ya 
qesrê), bi fermana Erdeşîr birayên wî yên dinê jî tên kuştin…  

Li vira ya balk’êş ew e, ku berî van bûyeran jî dîrokeke vê malbetê ya bexter’eş   
hebûye: di dema xwe da (s. 478 a b.z.) Xşayarşayê bavê wana (Ksêrks) jî bi heman r’êbazê  
li hember Masîstayê birayê xwe t’evgeryaye. Wê demê Masîsta jî satrapê Baktrîyê bûye, û 
ewî jî hewl daye, li dijî birayê xwe serî hilde û hatye kuştin…  

Erê-ê-ê, bi r’astî jî, binemala p’adişêh bextr’eş bûye, dîroka wan dîrokeke xwînrêjîyê 
bûye, ew   bi xiyanet, delk’ û dolab, derbe û kuştinan va t’uje bûye!     

Û li vira pirs dertê hole:“Ma, di r’ewşeke weha da, dema di qesrê da û li derdorên 
wê hemû amade bûne, û her ç’avê wan li demê bûye, k’a çawa hev t’une bikin, gelo yekî ji 
wan dê bikaribûya dilovanîyê û xêrxwazêyê pêk bîne û heya piştovanîya mirovekî nenas 
bike, yê ku erk’a p’eyamdarîya oleke ne nas pêk tîne, û heya amade be, ji bo wê alîk’arîyê 
bide wî, ku ew wê ola bîyanî di nava gel da belav bike? – Ew jî wê demê, dema Gûştasp 
(Vîştaspa) bi xwe ne ku p’adişah, lê her t’enê satrapek (walî) bûye, ew jî di demeke p’ir’ 
kurt da!” – Li ber ç’avan e, ku heşmendîya pêkhatinêna bûyeran û daneyên dîrokî ç’îr’oka 
di wê derbarê da, xwedêgiravî, Gîstaspê satrapê Baktrîyê (Vîştaspa) li Zerdeşt P’êxember 
xwedî derk’etye, piştrast nakin.   

Ji bilî vê, wisa jî dane û bûyerên dinê hene, yên ku li dijî vê nêr’înê ne: tê zanîn, ku   
navê hîç serdarekî ji binemala hexamenîyan di Avêstayê da nayê bîranîn, yên ku her piştî 
sala 550-î ya b.z. di welêt da bûne desthilatdar. Ango, Zerdeşt P’êxember berî serdema 
hexamenîyan jîyaye û erk’a xwe ya p’eyamdarîya olî pêk anye û nikaribûye r’astî wî  
satrapî bê, yê ku bira û hevdemîyê Erdeşîrê I (Artaksêrksê I) bûye. Û Erdeşîr jî (s. 464 – 
425 ên b.z.), wek ku tê zanîn, di navnîşa p’adişahên hexamenîyan da yê şeşem bûye... ( 
Дьяконов  И.  М., История Мидии, М. – Л., 1956 //Dyakonov. Î. M.“Dîroka Medyayê”, Moskova 
– Lênîngrad, 1956., r’û.47 – 54;  Энциклопедический Словарь Ф. А. Брокгауза и И. А. 
Ефрона, СПб, 1890 – 1907 //Ferhenga êntsîklopêdî ya Brokhaûz û Yêfron, Sankt-
Pêtêrbûrg, 1890 – 1907, berg 22А, r’û. 881 – 884; Опарин А. А., Всемирная история и 



13	

	

пророчества Библии, Харьков, 1997//Oparîn A. A., “Dîroka hemcîhanî û gotinên 
pêxemberane yên Êncîlê”, Xarkov, 1997, r’û. 56.).  

Paşê, ji bilî van hemûyan, hê zanîyar-êntsîklopêdîst û bîrewarê fars ê sedsalên navîn 
el-Bîrûnî (973 – 1048), li ser bingeha k’ronologîya kevneşopî ya p’ehlewî hatye ser wê 
dîtine, ku Zerdeşt P’êxember 258 salan berî êrîşa Alêk’sandrê Makêdonî (Îskender) ya ser 
Îranê jîyaye. (Ричард Фрай. Наследие Ирана. – М., 1972. – С. 52 // R’îçard Fray, 
“Mîrasa Îranê”, Moskova, 1972, r’û. 52).  Ango, eger mirov jimara 258 li 330-î (sala 
dagerkirina Împêratorîya Med û Farsan ji hêla Alêk’sandrê Makêdonî va) zêde bike, wê  
demê dê sala 588-an a b.z. derê holê. Ango, bi hejmartina Bîrûnî, Zerdeşt P’êxember 
derdorê 40 salî berî derbeya hindur’în û p’eydabûna hexemanîyan jîyaye. Lê îranîstê  
amêrîkî Rîçard Fray, ji bo ku bibîne, k’a dema Zerdeşt P’êxember Vîştaspayê p’adişayê 
Medyayê anye ser bawerîya xwe, çendsalî bûye, dane û agahîyên cuda yên dîrokî analîz 
dike, bi awayekî p’ir’ balk’êş salên t’emenê wî yên wê demê dihejmêre û li ser wê bingehê 
nêr’în û dîtinênn heşmendî derdixe pêş. Ew dinivîse: “... Divê mirov ji bîr neke, ku sala 
588-an a berî  serdema me, ya ku dikaribû anegorî wê demê bûya, gava Vîştspa 
bîrûbawerîya Zerdeşt p’ejirandye (wek ku gihîştye me, ew wê demê 42salî bûye)... Anegorî 
heman kevneşopîyê, – ew didomîne, – P’êxember di 77salîya xwe da mirye, wisa, eger 
mirov ji xwe r’a bike armanc û li ser bingeha pêşbînînîyên nêzîkî heş û sewdayan û  
kevneşopîyên zerdeştîya hê dereng li danayên dîrokî yên di derbarê Zerdeşt da biger’e, wê 
demê ew salên 628 – 551ê yên berî s.m. ne...” (Ричард Фрай, Наследие Ирана, Москва, 
1972//R’îçard Fray, “Mîrasa Îranê”, Moskova, 1972, r’û. 52 – 53).  

Û Vîştaspayê r’astîn jî hema ev bûye, her çiqas hinek ç’avkanî wî wek “serdarê 
herêmên bakûrî yên dewleta hexamenîyan” didin xuyan, lê di r’astîya xwe da ew p’adişahê 
Medya kevnar ê berî yê dawîyê bûye. Di beşên cuda yên Avêstayê da Kavî Vîştaspa wek 
p’iştovanê p’adişahî û dostê Zerdeşt P’êxember tê bîranîn, ê ku hatye ser r’êya r’astyê û li 
dû bawerîya yê R’izgarîdar çûye. 

Di derbarê Kavî Vîştaspa da, wek piştovanê Zerdeşt P’êxember, di “Gatan” da 
agahî hene. Bala xwe bidinê, k’a li wira çi tê gotin:  

“Divê mirov berê pêşin dostê wisa baş nas bike? – Zerdeşt P’êxember pirseke 
hr’êtorîk dide û bi xwe jî bersîva wê dide. – Helbet, ew piştovanê p’adişahî ye, ew serok   
(kavî) Vîştaspa ye.  

Ez bi pesnbêjîyên Ahûra-Mazda û bi R’amana Qenc  ji bo wî dibêjim”. 
 

Û – yek a dinê jî: 
 

“Wisa Kavî-Vîştaspa 
Bi Desthilata vê yekîtîyê gihîşt, 
Li ser r’êya r’astîya Bîrûbawerîyê 
Bi Zanînên Qenc derdik’ete pêş: 
Bila Mazda Ahûrayê pîroz 
Ya me bi r’ayê xwe bîne sêrî!” 
 

Kavî-Vîştaspa p’adişahê yekem bûye, yê ku li Zerdeşt P’êxember xwedî derk’etye û 
bîrûbawerîya wî di nava gel da belav kirye”.  (Гаты Заратуштры. Перевод с 
авестийского, вступительные статьи, комментарии и приложения И. М. Стеблин- 
Каменского, Санкт-Петербург, 2009//Gatên Zardeşt. Wergera ji zimanê avêstî, gotarên  
pêşekî, şirove û pêvek ên Î. M. Stêblîn-Kamênskî, Sankt-Pêtêrbûrg, 2009, r’û. 123 û 153; 
Ричард Фрай, НаследиеИрана, Москва, 1972, стр. 62 – 63//R’îçard Fray, Mîrasa Îranê, 
Moskova, 1972, r’û. 62 – 63; Ezîz ê Cewo, Êzdîtî: Divê mirov rastîya wê li ku bigere?, 
Amed, Weşanên J&J – 2017, r’û. 71 – 73).  	

Bala xwe bidinê, Zeredeşt P’êxember Kavî Vîştaspa r’êber nav dike! 
Îro êdî t’u şik û guman nemaye, ku Kavî Vîştaspa ne ku t’enê piştovanê Zerdeşt  



14	

	

P’êxember bûye, lê, her weha, ewî bîrûbawerîya wî jî di nava gel da belav kirye..   
 

– Spas, naha êdî hat zanîn, k’a bi r’astî piştovanê Zerdeşt P’êxember k’î bûye. 
Lêbelê, nayê zanîn, k’a çima, di dîroknûsîya (k’ronologîya) kevneşopî da navê Kavî 
Vîştaspa derbaz nabe. Hûn dikarin, ji xwendevanên me r’a sedemên derk’etina evê 
t’evlihevîya dîrokî şirove bikin. 

 

– Hûn dizanin, mirov dikare t’evahîya r’astîya pirsê di wê da bibîne, ku p’adişah 
Kavî Vîştaspa di dema xwe da bûye sembola net’ewa medî. Heya berî destpêka sedsala XX 
danerên (nûser) ermenî, dema di derbarê medan, Îştûvêgûyê (Astîagês) p’adişahê wan ê 
dawîyê û k’urdan da axivîne, ew wek “ên ji nivşên Vîştaspa” an jî “peyhatîyên Vîştaspa” 
nav kirine (di vê derbarê da bi hûrbînî di bersîva pirsa We ya duyem da hatye vegotin). 

Lewra jî, dema ç’îrokbêj û lêpok’ar (sextek’ar) ên dîrokê yên qesrê t’evlîhevîyeke 
weha pêkanîne, armanca wana her ew bûye, ku r’êbrê net’ewî yê bi nav û deng bidin 
jibîrkirin, û bi wê yekê, wisa jî, dîroka gelê med û peyhatîyên wî yên r’astedêr – k’urdan ji 
cîhanê û xwedîyên wê dîrokê bi xwe veşêrin.   

Lewra jî, ji bo ku r’stîya dîrokî derê r’onahîyê, k’a em binihêr’in, wan lêpok’arên 
dîrokê çi ji nivşên dihatûyê veşartine.  

Wek ku êdî hate gotin, hinek ç’avkanî Kavî Vîştaspa wek “serdarê herêmên bakûrî” 
bîr tînin, û dibêjin, xwedêgiravî,  dema Zerdeçşt P’êxember li wan deveran wek mirovekî 
sergedan, p’enagerekî bê cî û st’ar p’eyda bûye, ew li wî xwedî derk’etye, jêr’a bûye 
piştovan û, paşê jî, bawerîya wî p’ejirandye. Û ew jî wê demê, dema di beşên cuda yên  
Avêstayê da ew (Vîştaspa) r’êber û piştovanê p’adişahî û dostê Zerdeşt P’êxember hatye 
navkirin, yê ku r’abûye ser r’êya yê Rizgarîdar.   

Lê dîsa jî, di ç’avkanîyên cuda û gotarên ênt’sîkopêdî da tê  gotin, ku ne ew welat, ê 
ku Vîştaspa r’êberî lê kirye, ne jî serdema jîyana wî bi şêwazekî bawerîdar ne dyar in, her 
çiqas bi giştî di derbarê hebûna wî ya r’eal da li bal hîç kesekî pirs û guman nînin.  

Nêr’îneke balk’êş e, ne wisa?!     
Ma, gelo ev ne p’aradok’s e, ne tiştekî dûrî heş û sewdayê mirov e?  
Ma, gelo, dikare wisa bibe, ku mirovek r’êvebirîyê dewleteke gewre bike, xudanê 

xêran be, piştovanîya p’êxemberekî wek Zerdeşt kiribe, lê di derbarê wî da hîç tiştek bi 
misogerî ne dyar be?  

Li vira, helbet, pirs dertê hole, k’a, gelo, cudaxwendineke weha ji k’u tê? Ma ne, 
agahîyên dîrokî yên bêhtir pêbawer hene, lê zanîyar bi t’u awahî “nikarin” şopên 
dewletekê, padişahê wê û pêxemberê wan, ên ku bi r’êalî hebûne, bibînin.  

Çawa dibe? 
Erê, helbet, hîç tiştek jî dê ne dyar be, eger di dîroka sedê salan da her tişt heya wê 

astê hatibe lêpovajîkirin, ku agahîyên di derbarê dewleta r’êal a dîrokî, û p’adişayê wê yê ji 
nivşên tor’inan da, werguhêr’î ç’îr’ok û efsaneyên sedsalên navîn kiribin, ên ku di derbarê  
r’eşên şevê û qerat’ûyên dinê yên xiyalî da hatibûne gotin!   

Û paradok’seke dinê jî ew e, ku di hinek ç’avkanîyên dîrokî da Vîştaspa wek 
p’adişahekî nebînayî û bêhemp’a, têk’oşer’ê ji bo bawerîya r’astîn û dadwerîyê didin 
nasîn, bi t’aybet lehengîya wî ya serbazîyê didin xuyan, lê di hineke dinê da ç’avnebiharîyê 
û sewdaserîyê bi nave wî va datînin… (МирчаЭлиаде, «История веры и религиозных 
идей», том I, Москва, 2002//Mîrça Êlîadê, “Dîroka olan û hizrên olî”, berg I, Moskova, 
2002, r’û. 281; Мифы народов мира (Энциклопедия). Гл. Ред. Токарев С. А., 1980, стр. 
198 и 282// Mîtên gelên cîhanê (Ênt’sîklopêdî). Êdîtorê sereke Tokarêv S. A., 1980, r’û. 
198 û 282; Ezîz ê Cewo, “Êzdîtî: Divê mirov rastîya wê li ku bigere?”, Amed, Wşanên 
J&J – 2017, r’û. 68 – 70 û Wik.)  

Divê bê gotin, ku guhar’tina daneyên dîrokî û lêpovajîkirina agahîyên di derbarê 
bûyerên serdemên bihurî da t’u demê jî r’anewestyane. Ewana k’etine bingeha r’êbaz û 
mêtoda  “zanistî” ya dîroknûsî û siyaseta fermî ya dewletên herêmê yên mêtînger.  



15	

	

Û îro ne ku t’enê cîyê matmayînê ye, ku di cîhanê da êdî gav bi gav fêrî wan   
“t’êorîyên” lêp ên dûrî zanistê û zanebûnê dibin, lê wisa jî cîyê xemgînîyê ye, ku hê jî 
gelek lêger’înerên welatên cîhana şaristanî bi hêsane ewan agahîyên lêpovajîkirî k’ar tînin 
û p’arç’eyên cuda ji wan ç’îrokên dûrî heş û sewdayê t’endurust di berhemên xwe yên 
zanistî da wek ç’avkanîyên pêbawer didin xuyan.    

Helbet, mirov tê digihîje, ku ewana ewê k’ar tînin, ya ku li ber destê wana heye, û li 
ber destê wan jî ji bilî ç’avkanîyên farsan, tiştekî dinê nînin. Lê hinek lêger’îner jî, an 
nikarin mînakên lêpovajîkirinên dîrokê yên konkrêt destnîşan bikin û wan bi zanistî vala 
derxin, an jî hewl didin, ku ji çarç’oveya “normên” pêkanîna erk’a “zanistî” derneyên. Di  
encama nêzîkbûneke weha da îro di dîroka gelên vê herêmê û t’evahîya cîhanê da ewqas 
r’ûpelên tarî û ne dyar hene.   

Û, lewra jî, ji bo ku dîrok werguhêr’î demnûsîya (k’ronologî) paradoksên sedsalên 
navîn nebe, ji bo ku bûyerên dîrokî êdî wek ç’îrok-efsaneyan neyên xuyan, ji bo ku 
xwendevan bikaribe tê bigihîje, k’a bi r’astî di derbarê çi da tê vegotin, divê mirov tayê 
pêşk’evtina heşmendî ya bûyerên dîrokî bibîne, û dema lêger’înên zanistî xwe li wî tayî 
bigire û dîmenê dîroka wê serdemê yê r’êal û r’astîn p’arç’e bi p’arç’e vejinîne.  

Lê, eger agahî û daneyên dîrokî heya wê astê hatine lêpovajîkirin, ku p’ir’ dijar e,  
mirov bikaribe wan jinûva vejinîne? Lê, eger di hezarê salan da bi mabest û bi r’ê û 
r’êbazên t’aybet, ew agahî û dane wisa lêpovajî kirine,  û r’astîyên dîrokî gîhandine 
r’ewşeke wisa, ku neên naskirin, û di r’ewşwke weha da mirov dijwar bikaribe, hîç nebe, 
bi şêweyekî nêzîke dîmenê bûyerên dîrokî vesazîne?   

Hema bi van mitale û r’amanan jî min lêger’înên xwe yên zanistî domandin, û ez gav 
bi gav nêzîkî ver’esandina sur’a jîyana Kavî Vîştaspayê bêhemp’a û nebînayî, piştovanê 
Zerdeşt P’êxember  bûm. 

Û wê demê li ber min pirseke dinê jî r’û da: “Gelo, çima di demnûsîya dîrokî 
(k’ronologî) ya kevneşopî da navê Kavî Vîştaspa nayê bîranîn? Ma ne, di Gatên Zerdeşt 
P’êxember da ji bo wî pesinbêjîyên r’astedêr hene, û di ç’avkanîyên ermenîyan ên kevnar 
û yên sedsalên navîn da medan, Îştûvêgûyê (Astîyagês) p’adişahê Medyayê yê dawîyê û 
k’urdan bi xwe bi navê wî didin nasîn û wana wek nivş û peyhatîyên wî nav dikin!?”   

Çima? 
Dema êdî li bal min dîmenekî dabeşkirina demajoyan a serdema mijara nirxandinê 

pêk hat, min êdî karibû lêger’înên xwe bi r’êya analîza hemberhevkirinî ya agahî û 
daneyên dîrokî bidomînim û dyar bikim, k’a ew aghîyên dîrokî di derbarê k’îjan p’adişahî 
da ne.  

Wê demê me di wê derbarê da çi dizanibû?   
Ya sereke ew bû, ku: 
–Zerdeşt P’êxember heya sala 551-ê a b.z. di Medyayê da jîyaye û erk’a 

p’eyamdarîya bawerîya xwe pêk anye; 
– anegorî hejmartinên R’îçard Fr’ay, Zerdeşt P’êxember sala 588-an a b.z. Kavî  

Vîştaspa anye ser bawerîya xwe; 
– lê, anegorî demnûsîya dîrokî, di Medyayê da Uvaxšatra (Kîaksar, salên 625–585- 

an ên b.z.) p’adişahtî kirye.  
Çi dertê hole? – Di serê min da evê pirsê r’û da.  
Ma ne, anegorî hejmartinên R’îçard Fr’ay, dema Zerdeşt Kavî Vîştaspa anye ser 

bawerîya ola xwe sala 588-an a b.z. bûye! Encamên analîza hemberhevkirinî ya agahîyên 
dîrokî wê pêşdîtinê misoger dikin, ku Zerdeşt P’êxember di Medyayê da jîyaye û bi 
p’eyamdarîya bawerîya ola xwe va mijûl bûye. Wisa jî tê zanîn, ku Kavî Vîştaspa li 
Zerdeşt P’êxember xwedî derk’etye û piştovanîya wî kirye. Û Zerdeşt bi xwe di Gatan da 
wî “piştovanê p’adişahî û serok” nav dike. Lê di destnivîsarên ermenîyan ên kevnar da 
hem med, hem jî k’urdên peyhatîyên wana wek ên ji nivşên Vîştaspa, an jî, yên ji t’ûra 



16	

	

Vîştaspa, peyhatîyên Vîştaspa tên bîranîn. Ango, her tişt di wê derbarê da dibêje, ku 
piştovanê p’adişahî yê Zerdeşt û serokê Medyayê Kavî Vîştaspa bûye...  

Û, eger ev hemû heşmendî ye, wê demê di derbarê pirsa van du navên cuda da mirov 
çi dikare bibêje – Vîştaspa û Uvaxšatra//Kîaksar?  

Belê, li ber ç’avaan e, ku hemû dane li hev digirin, ji bilî navan!  
Ev hevnegirtina ji k’u tê, gelo? Ma, dikaribû, ku du mirovên cuda di heman demê da 

r’êvebirîya heman dewletê kiribûna?  
Çawa dibe, ev tiştekî dûrî heş û sewdayê mirov e – tiştekî mîstîkî ye! 
Û li vira erk’a min dijwartir bû.   
Mirov çawa bikaribe evê t’evlihevîyê ji hev ver’esîne?  
Berî vê, li jorê min hinek bersîvên wan pirsan nirxandin, ên ku dikarin r’û bidin. Ji 

bo wê min agahîyên efsane û ç’îrokên kevnar û yên sedsalên navîn danîn hêlekê, û giranîya 
xwe da ser wan pêşdîtinên heşmendî, yên ku ji hêla hinek zanîyaran va hatibûn zimên. 
Piştr’a min ew dîtinên r’awêjî (hîpotêtîk) li ser bingeha daneyên dîrokî pêşxistin û nêr’îna 
xwe anî zimên. Lê paşê li pêşîya min evê nak’okîya hanê (kazûs!) da der, ya ku li ser r’êya 
lêger’înên min bû kelem.       

Lêbelê, her çi jî hebû, min bi bir’yar lêger’înên xwe domandin...  
Min ew jî dizanibû, ku bi hewlên ç’îrokbêj-lêpok’arên (sextek’ar) farsan ên derdorên 

qesrê dane, têrmîn û navên dîrokî wisa hatine lêpovajî û t’ewşkirin, ku mirov dijwar 
bikaribe serederîyê li wan bike û r’astîya dîrokî bibîne.     

Paşê, hê dereng, dema daneyên dîrokî yên nû p’eyda bûn, ji bo min derfet çê bû, ku  
bi r’êalîstî li bûyerên dîrokî binihêr’im û wana bi zanistî wat’edar bikim. 

– Ma ne, ji bilî van hemûyan, wisa jî ç’avkanîyên dîrokî yên dinê hene, û mirov 
dikare lêger’înên xwe di wan da jî bidomîne? – Min bi xwe ji xwe r’a got û k’arê xwe yê 
lêger’înî domand.   

Ji bilî vê, wisa jî t’erefê pirsgirêkê yê dinê heye: balk’êş e, gelo, dema pêkanîna 
k’arên wisa yên giran û ciddî, yên wek kodver’esandina (deşîfrekirin) nivîsarên (têk’st) 
P’irtûka Pîroz, hemû qanûn û prênsîp hatine şopandin?     

Û ev jî ne pirseke bê bingeh e, û ew îro jî benda besîva xwe ye! 
Ji bilî vê min r’êzek têrmîn hemberî hev kirin, ew nirxandin û her yek ji wan cuda ji 

hîla zimanzanîyê (linguistic) va analîz kirin. Û, dema dibehîya wê yekê ji hole r’abû, ku di 
vî k’arî da dikare wisa jî pirsgirêka nehevgirtina têrmînologî hebe, li ber min pirsên nû r’û 
dan, û min agahîyên heyî careke dinê li ber ç’avan r’a derbaz kirin, ji t’erefên cuda va li 
wan nihêr’î û venihêr’î.   

Paşê ez careke dinê li r’êza wan agahîyan veger’yam, ên ku di r’astîya  pêşdîtinên 
min ên hîpotêtîk da ez bawerdar kiribûm, min ew careke dinê bi baldarî hemberî hev kirin, 
lê ewana û agahîyên demnûsîya (k’ronologî) kevneşopî li hev nedigirtin… Ma ne, ew, ku 
di ç’avkanîyên ermenîyan ên kevnar da medan, Îştîvêgû (Astîagês) ê p’adişahê dawîyê yê 
Medyayê, û paşê, hê dereng, wisa jî k’urdan wek nivşên Vîştaspa, peyhatîyên Vîştaspa bîr 
tînin, ev jî govenîyek e di wê derbarê da, ku Vîûştaspa bi r’astî p’adişahê Medyayê yê r’eal 
bûye. Û di vê da hîç guman nine, lewra ku ermenîyan di derbarê k’urdan da ji dûrva 
nebihîstibûne, ewana ji demên kevnar va (zêdetirî 2500 salan!) bi cînartîya wan dijîn. Û, ya 
dinê jî, wek ku êdî li jorê hate gotin, dema desthilatdarîya wî p’adişahê Medyayê yê 
bêhemp’a û nebînayî ji bo ku p’enaberên ermenî herêmek hatye veqetandin, ku ew di wir 
da bi cîh û st’ar bibin, lê hê dereng, dîsa bi fermana wî, r’êberê ciwan ê p’enaberên 
ermenîyan ê bi navê Parûyr t’acîdar dikin, û bi wê yekê bingeha dewleta  ermenîyaan tê 
danîn. (Ezîz ê Cewo: Lê k’a, êdî r’astîya dîrokî li k’u ma?.. –  https://www.amidakurd.net/ku/ 
tekst/lê_k_a_êdî_r_astî_li_k_u_ma ; Ezîz ê Cwo: Dîlêma dîrokî, yan îdêya fîk’s? – 
https://amidakurd.net/ku/tekst/dîlêma_dîrokî_an_îdêya_ fîk_s  ; Ezîz ê Cewo. Êzdîtî: Divê 
mirov rastîya wê li ku bigere? – Amed, weşanên J&J, 2017.– R’û. 82–85.).  



17	

	

Û lewra jî, agahîyên di vê derbarê da, yên ku di ç’avkanîyên ermenîyan da hene, t’u 
şik û guman di wan da nîne.  

Lêbelê, ji bo azir’ukirina (zelalkirina) pirsa hebûna navên cuda ev agahîyana jî t’êrê 
nakin.  

Ev çi r’ewşeke erê-na ye (dîlêmma), gelo  ç’areserîya wê nîne, yan...? – Evê pirsê 
t’avetî nedida min!  

Û min bi bir’yar k’arê xwe yê lêger’înî domand!    
Û di pêvajoya lêger’înên zanistî da hinek agahîyan bala min k’işandin, ên ku min 

berî wê zêde wat’e nadabû wan. Dema min p’irtûka “Dîroka Medyayê” ya Î. M. Dyakonov 
careke dinê bi baldarî p’er’ dikir, gotinên di wê derbarê da bala min k’işandin, ku hê ne 
dyar e, k’a navên Hexemenîyên yekem ên kesî û yên dema desthilatdarîyê ji hev cuda 
hebûne, yan na! (R’û. 49) .. .  

– Lê binihêr’e, ha! – Min bi xwe ji xwe r’a got. – Ez ji bo ver’esandina sur’a wan 
herdu navan: Kavî Vîştaspa û Ûvaxşatra/Xvaşatra (bi yewnanî – Kîak’sar) li cîhên cuda li 
r’êyên ç’areserîyê ger’yame, lê bala xwe nedaye ser vê yekê!    

Eger mirov ji vê hêlê va li vê pirsê binihêr’e, wê demê her bersîvek heye: ew, ku 
p’adişah û piştovanê Zerdeşt P’êxember di Avêstayê da wek Kavî Vîştaspa tê bîranîn, wisa 
jî di ç’avkanîyên ermenîyan ên kevnar da hem med, hem jî k’urd wek peyhatîyên (nivşên) 
Vîştaspa tên navkirin (bi hûrbînî li jorê binihêr’e!), ew di wê derbarê da dibêje, ku navê 
kesî yê vî padişahî, yê ku dê û bavê wî dema bûyînê lê kirine, Vîştaspa bûye. Lê ew, ku 
navê wî di demnûsîya (k’ronologî) kevneşopî da wek Ûvaxşatra/Xvaşatra (bi yewnanî – 
Kîak’sar)  tê zanîn, ev ji bo wê serdemê pêkhatineke xwezayî bûye: wê demê ji bilî navên 
ferdî, yên ku ew di jîyana kesî da pê dihatin nasîn, wisa jî navên wan ên p’adişahtîyê 
hebûne, yên ku  dema t’acîdarkirinê li wan kirine û piştî wê ew di t’evahîya cîhanê da, wek 
p’adişah, bi wî navî hatibûne zanîn.   

Eger mirov van hemûyan t’omar bike, dikare bi misogerî bibêje, ku (Kavî) Vîştaspa 
navê kesî yê padişahê Medyayê bûye, û bi wî navî ew di jîyana kesî da hatibûye zanîn, lê 
yê duyem – Ûvaxşatra/Xvaşatra (bi yewnanî – Kîak’sar) – navê wî yê dema p’adişahtîyê 
bûye. 

Û dîsa hinek têbînî di derbarê wê dîroka t’evlihevî da: 
– ew, ku navê p’adişahê Medyayê, piştovanê Zerdeşt P’êxember, hem di Avêstayê 

da, hem jî di nivîsarên (têk’st) pehlewîyan da wek Kavî Vîştaspa tê zanîn, lê di farsîya nû 
da wek Goştasp/Gûştasp tê bîranîn, ew bingehê dide, ku mirov wê wek encama hewlên 
ç’îrokbêj-lêpek’arên dîrokê yên fars  ên derdorên qesrê bibîne; 

– di nava k’urdan da Vîştaspa wisa jî wek Key Aksar tê zanîn (Kîaksar – di yewnanî  
da), û ev yek  bi wê tê şirovekirin, ku ew ji binemala Keyanîyan bûye. (Ekrem Cemîl Paşa. 
Dîroka Kurdistan bi kurtebirî, Bruksel, 1995, rû. 231–234); 

– p’eyva Ûvaxşatra/Xvaşatra jî, ya ku di dîrokê da wek navê Vîştaspa tê bîranîn, wek 
ku tê xuyan, p’eyveke medî ye, û tê wat’eya p’adişah. Ew wisa jî bi êtîmologî nêzîkî 
p’eyva farsîya kevnar a Xšayārša / Xşayarşa ye – navê p’adişahê hexamenîyan ê pêncem, ê  
ku di dîrokê da wek Xşayarşayê I (yewnanî – Ksêrksê I) tê zanîn.   

– ew wisa jî bi êtîmologî nêzîkî p’eyva farsîya kevnar a xšāyaθiya / xşayatîya ye, ya 
ku tê wat’eya p’adişah, û p’eyva hindî ya kšatra / kşatra ye – k’arîzma desthilatdarîyê...  

Mirov li vira çi dikaribû bigota?  
Gelo ji min r’a li hev hat, ku bersîva hemû pirsan bidim, ên ku bi demê r’a k’etibûne 

ser hev û bê bersêv mabûn?  
Mirov dikare bersîva vê pirsê bi pirs bide: «Ma, gelo, tiştekî wisa pêkan e? » 
Lêbelê, li vira, li ser r’êya r’onîkirina sur’a r’ûpelên  «windabûyî» yên dîroka jîyana 

Zerdeçt P’êxember û Kavî Vîştaspayê piştovanê wî yê nebînayî û bêhemp’a – 
serekfermandarê leheng û t’orinzade, p’adişahê Medîyayê, min karibû bersîva yek ji pirsên  



18	

	

sereke û here girîng bibînim.  
Belê, ç’îr’okbêj-lêpok’arên dîrokê yên sedsalên navîn ên derdorên qesrê li dora 

navên Zerdeşt P’êxember û piştovanê wî, p’adişahê nebînayî yê Medyayê – Kavî Vîştaspa 
(heman Kîaksar/Ûvaxşatra/Xvaştra) t’oreke agahîyên lêpovajîkirî û çewt hûnandibûn, û ew 
bibû sur’eke nebînayî ya sedê salan. Û ev sur’a jî, li ser r’êya r’onîkirinaa dîroka r’astîn a 
Medyayê, a pêxemberê wê yê Gewre – Zerdetê pîroz û p’adişahê wê yê nebînayî û 
bêhemp’a – Vîştaspa, wek girêhişkekê, bibû asteng. Lê, bi r’onîkirina wê sur’ê derfet çê 
bû, ku p’arç’eyekî p’ir’ girîng ê dîroka Medya kevnar bê vesazandin û veger’e ser r’astya 
xwe.    

 

– Baş e, spas! Naha, k’a, em pirseke dinê jî binirxînin. Bi dîtina We, di navbera 
mîtraîtîyê (mîtraîzmê) û zerdeştîyê da çi p’êwendî hene? Ji van herdu olan k’îjan ji 
bo k’urdan ya here kevnar e?   

 

– Di derbarê vê mijarê da zanîyarên cuda lêger’înên zanistî pêk anîne, û berhemên 
wan jî hatine weşandin. Û di encamê da, di cîhana zanistê da nêrî’nek derk’etye holê, ya 
ku, eger mirov bi şêweyekî nerm jî bibêje, dibe sedema gelek pirsan. 

Û lewra jî, ji bo ku bikaaribin bersîva vê pirsê bidin, k’a, em r’êger’eke wat’eyî 
(êk’skûrs //excursion) di paşer’oja dîrokî da pêk bînin …    

Weha, em binihêr’in, k’a di vê derbarê da îro çi li ber derstê me heye!?  
Di destpêkê da divê bê zanîn, ku ne ku t’enê r’amana (îdêa) mîtraîzmê bi xwe li ser 

bingeha efsaneyan (lêgêndan) hatye avakirin, lê, her weha, vegotina di derbarê wê da û 
danasînên wê bi xwe jî bêhtir mînanî efsaneyan e, ne ku nirxandina zanistî.   

Bi xwe lê binihêr’in, li ser bingeha lêger’înên dîrokî yên kevneşopî di wê derbarê da 
îro nêr’înek derketye holê, ku “mîtraîzm oleke vêdî ya yekxwedayî (monotêîstî) ye, ya ku 
demekê bi sedsalan hatibûye jibîrkirin, di Împêratorîya R’omayê û Ermenîstanê da nîveka 
duyem a hezarsala yekem a b.z. di bin bandora civaka mogan (r’ahîban) da pêk hatye, yên 
ku ji Farsistanê derbazî cîhana hêllênîstî bibûne...”    

Ne ferz e, ku mirov olzan be, ji bo bikaribe t’evahîya dijhevîtî û nakokîya van 
gotinan ji hev cuda bike… Lê di vê dîrokê da nak’okîya sereke ya heşmendî ew e, ku 
Farsistan (P’ers), di wê serdema dîrokê da bi wî şêwazî nînbûye. Heya sala 550-î ya b.z. 
Împêratorîya Medyayê hebûye, û herêma farsan jî yek ji satrapîyên (wilayetên) wê bûye.  

Lê pey derbeya qesrî ya sala 550-î ya b.z. heya êrîşa Alêk’sandrê Makêdonî 
(Îskender) a salên 331 – 330-î ew xahermendî ne ku ya hexemenîyan, lê Împêratorîya Med 
û Farsan bûye.  Wisa ku, wê demê r’ahîbên zerdeştîyê (mog)  t’enê dikaribûn ji Medyayê 
her’in cîhana hêllênîstî, lewra ku zerdeştî di Medyayê da pêk hatye û ji wira jî li herêmên 
cîhanê  yên dinê belav bûye! 

Û ya dinê jî, pirs dertê hêlê, eger mîtraîzm nîveka duyem a hezarsala yekem a b.z. di 
bin bandora civaka mogan da pêk hatye, yên ku cîguhêzî cîhana hêllênîstî bûne, li vira çi 
pêwendîya Ermenîstanê bi vê pirsê r’a heye? Ma, Ermenîstan jî wê demê di nava cîhana  
hêllênîstî da bûye? 

Erê, heya sedsala VI a b.z. ermenî li Fr’îgîayê bûne, lêbelê, tê zanîn, ku di heman  
sedsalê da ewana bi sedemên cuda neç’ar bûne, cî û miskenê xwe bihêlin. Paşê, li ser r’êya 
p’eydakirina cîh û warkî nû gihîştine ber sînorên Împêratorîya Medyayê, û padişahê medan  
–  Ûvaxişatra / Kîak’sar / Vîştaspa beşê xaka Ûrartûyê yê kafkasî, ya ku ewî bi xwe berî 
demekê hildabûye û kiribûye nava sînorên împêratorîya xwe, dide wana, ku ew têda  
bihwirin. Hê dereng r’êvebirîya Medyayê bir’yar dike, r’êberê p’enaberên ermenîyan ê bi 
navê Parûyr t’acîdar bike, û bi wê yekê ji bo wana dewletê dadimezirîne (di vê derbarê da 
bi hûrbînî li jorê hat gotin). 

Û tiştekî balk’êş jî: ew, ku di mîtologîya ermenîyan da tê gotin, ku li serê Mîhr 
(Mîtra) k’umê ermenî-fr’îgî hebûye, wek ku tê xuyan, ew dengveger’a ji mak-welatê wan a 
ji Fr’îgîyayê ye, û hema ji wira jî di dema xwe da ewana derbazî Asîya Biç’ûk bûne.   



19	

	

Tê zanîn, ku hîç net’ewek, hîç ol û bawerîyek di cîyekî ji derdorên xwe r’a girtî da 
pêk nehatye. Di cîhanê da her tişt di nava hev da, bi şêweyekî di nava p’êwendîyan da ye. 
Eger mirov bi k’urahî lê binihêr’e, heya di nava bîrdozîyan, an bîrûbawerîyan da jî dê kêm-
zêde t’erefên hevbeş bibîne. Lê ew dê nikaribe wek govenîya hemanîbûna wana bê dîtin.   

Lêbelê, wek ku tê xuyan, ji bo ku tiştekî weha pêk bînin, zanîyaran ji t’êra xwe  
zêdetir hewl dane, û «peytandine», ku di Asîa Biç’ûk a hêllênîstî da xwedavendê avêstî 
(zerdeştî) bi xwedayên cuda yên deverî û yewnanî r’a gihîştine hev û bûne yek, û evê jî 
çend bingehên xwezaya destpêkî (îpostasî) yên Apollon-Hêlîos-Mîtra-Hêrmês gîhandine.  

Ku bi navbeynk’arîya yewnanî û anatolîyî, navê pîroz (theonym) ê  avêstayî r’ê li ber 
pêkhatina navê xwedavendê r’omî yê bi navê Mîtra (Mithras) vekirye, yê ku pîrozîya  
sereke ya mîstêrîyên r’omî yên sedsala yekem e, û hema t’omerîya wan jî wek mîtraîzm 
hatye zanîn.  

Ango, ji vê dîtina mîtologî (efsaneyî) dertê holê, ku mîtraîzm, wek şaxekî olî ne 
yekawa ye. Ku di sedsala yekem da ew wek şaxekî olî-mîtologî pêk hatye, yê ku t’omerîya 
mîstêrîyên (nihan) r’omî bûye. Û hema ev jî paşê, hê dereng, wek mîtraîzm hatye zanîn (?! 
– E. C.).   

Lêbelê, di cîhana zanistê da hatye p’ejirandin, ku agahîyên here kevnar û bêhtir 
pêbawer di derbarê Mîtra da di Avêstayê da hene, berî hemûyan jî, di beşê wê yê “Yaşta” 
X da. Û, ya balk’êş ew e, ku li bal lêger’îneran hîç şik û gumanek nîne, ku erk’a hevhatinî 
ya Mîtra ji bo kevneşopîyên Avêstayê di r’êza yekê da ye. (https://gufo.me/dict/  
mythology_encyclopedia/%D0%9C%D0%98%D0%A2%D0%A0 %D0%90) 

Hema wisa!   
Ango, çi dertê hole – lêger’îneran li ser bingeha mînahevbûna şêwazî (formal) ya 

hinek dîyardeyan û navên pîrozîyan (têonîm) ew gîhandine hev û kirine yek, ên ku hîç bi 
t’u awayekî jî nikarin yek bin!? … Û piştî van hemûyan, dibe ku, divê mirov ne ku di   
derbarê wê da bibêje, k’a têk’ilî di navbera mîtraîzmê û zerdeştîyê da hene, an na, an jî 
k’îjan ji wana ji bo k’urdan ola here kevnar e, lê hewl bide, zelal bike, k’a mîtraîzm bi giştî 
çi ye: ew  mîtolojî ye, bawerî ye, ol e, yan berhema  hewlên lêger’îneran e, ji bo ku 
mîtolojîyên gelên cuda, yên ku bi bingeha xwe va ji hev cuda ne, bigihînin hev û bikin 
yek?  

Û, ji bilî vê, eger hatye p’ejirandin, ku bawerîya Mîtra derdorê sedsala IV a b.z. pêk  
hatye, lê p’erestina wê, bi nêzîke, derdorê sedsala yekem derk’etye ser pilana pêşin û ola  
mîtrayîyê (mîtraîzmê) dest pê kirye, berbi r’ojava va belav bibe, heya her’e–derê Bakûrê 
Îtalîyayê, lê pirsa zerdeştîyê bi binî va cuda ye. Zerdeşt P’êxember kesayetîyeke dîrokî ye, 
ew med bûye. Nîveka yekem a sedsala VI a b.z. ew di Împêratorîya Medyayê da bi k’arê  
şirove û p’eyamdarîya bîrûbawerîya xwe r’abûye û di encamê da bûye P’êxemberê Gewrw 
yê hemû dewr û zemanan…   
 

– Di p’irtûka We ya navborî da wisa jî di wê derbarê da tê gotin, ku zerdeştîyê  
bandora xwe li ser îslamê jî hiştye. We dikaribû, evê mijarê bi awayekî konkrêt  
r’avebikira?  
 

–Hûn dizanin, ez ne pisporê ola îslamê me, û bi giştî ne olzan im jî, lê ez dikarim 
t’enê wan nêr’înên pisporan bînim, ên ku îro li hole ne û li ser bingeha analîza zanistî- 
r’exneyî di derbarê wê mijarê da dîtina xwe ava bikim…   

Em ji serer’astkirineke biç’ûk destpê bikin. Di p’irtûka min a navborî da t’enê di 
derbarê bandora zerdeştîyê ya li ser îslamê da nîne. Ew bandor berfirehtir e. Weha, li wir çi 
tê gotin: “Bîrûbawerîya Zerdeşt P’êxember bandoreke mezin li ser xaçp’arêzîyê, îslamê, û 
bûdîzmê, li ser gnostît’sîzmê û daosîzma çînî hiştye. Ewê bandoreke mezin li ser r’amana 
felsefî ya R’ojhilatê û R’ojavayê hiştye…” – Û evan gotinana cara yekem ji hêla min va 
nehatine gotin. Eva nêr’îna di cîhana zanistê da ji mêjva dyar e. Her warekî bandora 
zerdeştîyê bi serê xwe babeteke lêger’înên cuda ye. Lê çi ku di derbarê bandora wê ya li  



20	

	

ser îslamê da dimîne, divê mirov wê di nava goveka olên îbrahîmî da binirxîne.   
Wek ku tê zanîn, dema mirov di derbarê olên îbrahîmî da diaxive, bi bingehîn mabest 

ev sê bîrûbawerî ne: yehûdîtî, xrîstîanî (xaçp’arêzî) û îslam. Û hersê ol jî, anegorî 
kevneşopî û nivîsarên pîroz, şaxên heman bawerîya yekxwedayîyê ne (monot’êîzm), ya ku 
Îbrahîm jê bawer kirye. Di vê da faktora navendî bawerîya yek Xwedaî ye, yê ku di cîhana 
me ya sêpîvan da nikare bê dîtin û hîskirin, ew Xweda sazûmandar e, ew her tiştî dibîne,  
ew yê herî hêztirîn e, û li derî Gerdûna me ye, lê heman demê ew ji tamara xewê  
(şahtamar) jî bêhtir nêzîkî me ye (Quran, 50:16). Ew,  ku di van olan da tê gotin, ku 
Îbrahîm destnîşan nekirye, k’a divê mirov çawa û bi çi şêweyî p’erestina xwe li hember 
Sazûmandar (Xwedê) pêk bîne, di wê derbarê da dibêje, ku ên di bingeha kont’sêpta 
bîrûbawerîya îbrahîmî ya yekgirtî danîne, ewana bi xwe ev îdêya ji nûva dernexistine, ew 
êdî berî wan amade bûye, û wana her ew p’ejirandine. Û pêkanîna wê her anegorî normên 
sot’sîalî yên wê demê hatibûye dyarkirin: a ku anegorî wan pîvanan bûye, hatye 
p’ejirandin, lê ya ku ne anegri prêsîpên bawerîya wan bûye, hatye r’edkirin.   

Bi kevneşopî hatye p’ejirandin, ku anegorî prêтnsîpên yekxwedêtîya îbrahîmî 
(monot’êîzm), her  olek, a ku bawerîya wê bi yek Xwedayî heye – Xwedayê ku nayê dîtin 
û hîskirin, bi r’ewanî û bawerî mafê wê heye,  îbrahîmî bê navkirin. Û hîç kesek napirse, 
k’a monot’êîzm ji k’u derk’etye, an jî berî p’eydabûna van olan ên dinê yên yekxwedayî 
hebûne, gelo, an – na?  

Dema di derbarê yekxwedêtîya olên îbrahîmî da diaxivin, di derbarê zerdeştîyê da “ji 
bîr dikin”. Lê, di heman demê da, zerdeştî bi îdêolojî ola kevnartirîn a yekxwedayî ye. Û di 
encamê da, p’ir’anîya olan, bi awayekî di bin bandora wê bîrûbawerîyê da pêşketine, a ku 
ji hêla Zerdeşt Pêxember va hatye sazûmandin.   

Û, ya dinê, ji bo zerdeştîyan drozgeya ku r’ojê pênc caran tê pêkanîn (a berbangê – 
ya berî hilatina R’ojê, ya nîvro, ya berî êvarê – berî ku R’oj her’e ava, ya dema R’oj diçe 
ava û ya şevê) divyatîya ferzî ye. Ya ku balk’êş e jî, ew e, ku di îslamê da jî demên 
pêkanîna drozgeyê  mînanî yên zerdeştîyê ne. Û ev jî hemû nine! Li bal zerdeştîyan jî berî 
dirozgeyê xweşûştinê pêk tînin (destnimêj). Û divê bê zanîn, zerdeştî jî zêdetirî hezarsalekê 
berî p’eydabûna îslamê hebûye!  

Û ji vê jî zêdetir! Zerdeştî bawer dikin, ku hemû mirov piştî ku r’êya xwe ya vê 
cîhanê bi dawî dikin, diçin li ber dada t’ewre bilind û ya here r’ast û dadwer a  Ahûra 
Mazda disekinin. Li ser gelîyê Dojehê r’a dê p’irek berbi wî berê dinê va bê avîtin, li k’u 
baxçeyên Bihuştê ne. Ev p’ira dê ji bo mirovên r’ast, dilovan û dadwer fireh be, lê ji bo 
r’uh û r’ewaanên xwedî sûc dê wek devê k’êreke tûj zirav û tenik be. Yên suck’ar dê 
nikaribin xwe li ser wê r’agirin û dê bik’evin hemêza agirê Dojehê, û ewê heta hetayê di 
wir da bimînin. Dîtina zerdeştîyan  di derbarê R’oja Dawîyê da weha ye. Û, her çiqas,  
tiştekî wisa di Qurana pîroz da nine jî, dîsa, anegorî kevneşopîyên îslamê, “r’êya r’ast” 
(сsiraata el musteqîn) di şiroveyan da hema bi şêwazê p’ireke weha tê vegotin, ya ku ji bo 
mirovên r’ast, dilovan û dadwer dê fireh be, lê ji bo yên sûckar dê tenik û zirzv be.  

Zerdeştî bi bawer in, wek ku destpêka neqenc a dervayî mirov heye, wisa jî ya 
hindur’în heye, ya ku mirov berbi gotin û k’arên ne p’ak va didefîne. Bi nêzîke dîtineke 
weha di îslamê da jî hey…   

Wek ku di zerdeştîyê da, wisa jî di olên îbrahîmî da hebûna Bihuştê û Dojehê tê 
p’ejirandin,  wisa jî, hem di zerdeştîyê da, hem jî di olên îbrahîmî da bi R’oja D’awîyê 
bawer dikin. Di bîrûbawerîya Zerdeşt P’êxember da hem ji bo mrov, hem jî ji bo xwezaya 
hawîrdorê cîyekî t’aybet ji bo hîgîênaya (paqijî) ferdî û pêkanîna dirozgeyan hatye 
veqetandin.  

Dema şev û r’oj weke hev dibin, cejna baharê – Newroz tê pîrozkirin. Ew ji bo 
zerdeştîyên kevnar yek ji cejnên sereke bûye. Wê r’ojê t’erefdarên Zerdeşt P’êxember şad 
bûne û kuç’ik (agir) dadane, bi wê yekê dirozgeya p’erestinê pêk anîne. Newroz ji erd û  



21	

	

aqarên Îrana Mezin derbazî nava gelên cînar ên Asîa Navîn jî bûye. 
  Yek ji êlêmêntên bandora zerdeştîyê li ser çanda gelên misulman wisa jî r’eng û 

r’ûç’ikê wan ê şêwazî ye. Gotina min di derbarê smêlberdanê û r’ûkur’kirinê da ye. Bi 
bingehîn ew di nava niştecîyên K’urdistanê da pêk hatye, wisa jî hinek gelên dinê ev yek ji 
k’urdan hildane. Simêl li bal k’urdan (bi t’aybet jî li bal k’urdên êzdî) wek sembola 
r’ûmeta mêran tê dîtin. Mêrên k’urd gelek caran bi simêla xwe sond xwarine. Ewana dest 
danîne ser simêla xwe û gotine: “Ez bi vê simêla xwe sond dixwim!” an jî, “Eger li ser 
soza xwe nemînim (an soza dayî pêk neynim), ezê vê simêla xwe kur’ bikim!”  

Û, her çiqas îslam, berovajî vê, bang dike, ku simêlan kur’ bikin û r’ûyê xwe berdin, 
dîsa jî di nava misulmanan da gelek kes simêlan berdidin. 

Û piştî belavbûna îslamê jî k’urdan ne ku t’enê dest ji simêlan bernedane, lê, her 
weha, ew kevneşopî bi r’êya wana di nava gelên misulman ên dinê da jî belav bûye, bi 
t’aybet jî di nava gelên t’ûrkî (t’ûrkîaxêv) da, yên ku p’êwendîyên wan bi k’urdan r’a 
hebûne....  

Dibe ku, li vira pirseke mafdar derê holê, k’a, gelo,  di  nava îslamê da ewqas 
kevneşopîyên zerdeştîyê ji k’u peyda bûne? – Helbet. Hinekê bibêjin, ew ji ber wê ye, ku di 
dema xwe da zerdeştîyan jî îslam p’ejirandine. Lê ev her t’enê beşekî r’astîyê ye. 
Ç’avkanîya here sereke mogên zerdeştîyê (r’ahîb)  bûne, yên ku bi destê zorê kirine 
xizmeta ola îslamê. Û, eger mirov wê r’astîyê li ber ç’av bigire, ku îslama destpêkê, ya ku 
nû destpêkiribûye belav bibe, oldar û şirovegerên wê yên xwendî nîbûne, lê zerdeştî, êdî 
hezar salî zêdetir bûye, ku hebûye, xwedî sazîya xwe ya r’êk û pêk bûye, û êdî oldar (mog) 
û şirovegerên wê yên xwendî hebûne.   

 

– Wek ku tê zanîn, Hûn di Ermenîstanê da ji dêya xwe bûne, p’erwerdeya We bi 
zimanê ermenî bûye, We ç’avkanîyên ermenîyan xwendine û di warê wan da lêger’în 
pêk anîne. Ji k’erema xwe r’a bibêjin, agahîyên ç’avkanîyên ermenîya yên di derbarê 
zerdeştîyê da ji yên dinê bi çi cuda dibin?  

 

–  Hûn dizani, mirov di vê derbarê da çi dikare bibêje?   
Tê zanîn, piştî ku sala 301-ê di Ermenîstanê da xaçp’arêzî wek ola dewletê hatye 

p’ejirandin, hemû p’erestgehên berî xrîstîanîyê hatine r’ûxandin. Û piştî vê yekê di 
Ermenîstana xaçp’arêz da li ser vê mijarê tabûyeke nenivîsî hebûye. Û ev xwezyî ye, lewra 
ku k’arên r’amyarî di Ermenîstanê da û derî wê di nava dîwarên dêra ermenîyan  da pêk  
hatine. Û heya serdema Sovêtê bi bingehî navendên r’onahîdarîyê dêr bûne. Û di wan da jî 
p’ir’ bi k’umr’eşî (hevsûdî) li dîroka berî xrîstîanîyê nihêr’îne… 

Û îro di nava ermenîyan da ew nêr’în serdest e, ku ew ermenî, yên ku ne xaçp’arêz  
in, ne ermenî ne. Heya têgeha net’ewol (ցեղակրոն) derk’etye hole. Lêbelê, divê bê 
zanîn, dibe ku di arşîvên Matênadarana Ermenîstanê (Înstîtûta destnivîsarên kevnar) da 
destnivîsarên di derbarê wê mijarê da hatibin p’arastin, û, dibe ku, demê bê, û ew dê bên 
leger’andin û weşandin.   

Lê, ewa ku heya îro di Ermenîstanê da di derbarê Zerdeşt P’êxember û zerdeştîyê da 
hatye weşandin, zêde ji yên welatên cîhanê yên dinê cuda nabe, her çiqas, wek ku li jorê 
hate gotin, ermenî, wek gel, di nava goveka bandora çandî ya Medyayê da pêk hatine û ji 
medan jî zerdeştî p’ejirandine.   

Lêbelê, her çi jî hebe, di Ermenîstanê da klafeyên p’eresstgeheke agirp’erestîyê ya 
Gar’nîyê hatine p’arastin, ya ku di serdema Sovêtê da hatye vesazandin. Û îro ew yek ji 
wan peykerên dîrokî yên Ermenîstanê ye, yên mirov bêhtir diçin dîtina wan. Ew bi serê 
xwe p’eresgehek a agirp’erstîyê ya t’enê bûye, ya ku di Yekîtîya Sovêtê da hatye 
vesazandin…   

Û ya balk’êş ew e, ku îro di nava ermenîyan da hinek mirov hene, yên ku dixwazin 
veger’in ser ola pêşîyên xwe ya kevnar a agirp’erestîyê. Ewana bi r’êya lêger’înên zanistî 
gelek drozge û kevneşopîyên wê olê vejinandine, diçin ber p’erestgeha Gar’nîyê, êgir 



22	

	

dadidin, merasimên xwe yên olî pêk tînin. Û heya di nava wan da nêr’înek jî pêk hatye, û 
anegorî wê nêrînê, t’evkujîya ermenîyan a yekem ne ku sala 1915-an pêk hatye, lê sala 
301-ê, dema ermenîyan xrîstîanî p’ejirandine. (http://www.hayary.org/wph/?p =1393 ; 
http://www.aravot.am/2015/02/ 02/537893/ )  

Û gotinên Raffî, nivîsk’arê navdar ê eremenî yê sedsala XIX, govenîyeke balk’êş in 
di derbarê helwestên vî r’engî di nava civaka ermenîyan da. Ewî nivîsye: “Ey kal û bavno, 
ez vê k’asê bilind dikim, lê wê dîyarî bîranîna we nakim. Eger li şûna van dêran, yên ku di 
welatê me da p’ir’ hene, we kela ava bikirana, eger we li şûna xaçê pîroz û derdanan, yên 
ku  dewlemendîya me hejar kirine, ç’ek bik’ir’yana, eger we li şûna wan bînxweşîyan, ên 
ku bîna p’erestgehên me xweş dikin, barûd bik’iryana, îro welatê me dê bextewar bûya. Dê 
welatê me wêran nekirana, dê lawên me nekuştana û jinên me ner’evanadana... Mirina 
welatê me bi dêran destpê bû, ewana dilên me û lehengîya me ji me standin, ewana em kaşî 
nava koletîyê kirin, dema ku Tirdat şûr û t’acê xwe danîn, xaç hilda destê xwe û çû şkefta 
Manîayê û bû münzevi (bi k’urdî – silak an slûk. – wergêr) ... 

Ey xwedayên kevnar, ey Anahîta, ey Vahagn, ey Hayk, ez vê k’asê dîyarî bîranîna we 
ya pîroz dikim, hûn me r’izgar bikin!...” ( https://ok.ru/group/52519042220197/topic/ 
64623290728613 ) 

 

– Bi dîtina We, di derbarê berovajîkirina nivîsarên Avêstayê an Gatên Zerdeşt 
da mirov dikare îro çi bibîje?  

 

– Li jorê em bi hev r’a li ser berovajîkirin, pevguhar’tin û lêpkirinên dane û agahîyên 
dîroka gelê k’urd a demên kevnar û sedsaalên navîn axivîn. Û, ya balk’êş jî ew e, ku ji bilî 
lêpovajîkirina dîroka me wisa jî wê yekê r’ola xwe ya berbiç’av lîstye, ku nivîsarên (têk’st) 
Avêstayê ne hert’im r’ast hatine kodnivîsandin û kodver’esandin (deşîfrekirin).   

Tê zanîn, ku dema êrîşa wêrank’ar ên  Alêk’sandirê Makêdonî/Îskender (salên 331/ 
330 ên b.z.) ên ser Împêratorîya Med û Farsan, a ku di dîroknûsîya kevneşopî da wek 
“dewleta hexemanîyan” tê bîranîn, Avêsta bi t’evahîya xwe va hatye t’unekirin. Hemû 
p’irtûk avîtine avên deryayê an dane devê êgir, û, heya, eger hinek nivîsarên vê P’irtûka 
pîroz hatine p’arastin jî, yek e, ji wir û pêva ew bi bingehîn bi zarkî hatye p’arastin û 
belavkirin. Ango, ji lêger’îneran hîç kesekî binenimûneya (orîjînal), Avêstayê li ber ç’avê 
xwe nedîtye, û her paşê, li ser bingeha kevneşopîya zarkî ya sedsalan nivîsandina nû  
(kodnivîsandin) ya têk’stên Avêstayê hatye pêkanîn. Eger mirov vê yekê li ber ç’av bigire, 
dê bê têgihîştin, k’a di nivîsarên wê da çi guhar’tin pêk hatine.    

Wek ku îranîzanê sovêtî Î. M. Dyakonov dinivîse, pirsa dema pêkhatina beşên kevnar 
ên  “Avêstayê” heya naha nahatye zelalkirin. Bi dîtina wî, demekê Gatên Zerdeşt ji hêla 
oldaran (mog/r’ahîb) û t’erefdaarên wê bîrûbawerîyê va bi zarkî hatine belavkirin, lê 
nivîsandina wana û beşên kevnar ên “Avêsta”  biç’k her piştî Darîûsê I pêk hatye, dema 
nivîsa îranî ya li ser bingeha alfabêya aramî hatye k’aranîn. (Дьяконов И. М. История 
Мидии. – М. – Л., 1956. – С. 45–46//Dyakonov Î. M., Dîroka Medyayê. – M. – L, s. 1956. – 
R’û. 45 – 46).     

Piştî wê, dema bi sedemên cuda ewqas nêr’înên bi nak’ok û dijberî hev di derbarê 
dem û cîyê nivîsîn û belaavkirina  Avêstayê da ji bo nivşên dihatûyê wek “mîras” hatine 
hiştin, dê p’ir’ dijwar be, ku mirov bikaribe r’astîya dîrokî bibîne. Pirs hem jî bi wê dijwar  
dibe, ku hem jî nêr’înên dijber ên bi sunî hinartî li holê hene.  

Bi dîtina akadêmîk Î. M. Stêblîn-Kamênskî,  Avêsta jî,  mînanî  Êncîlê ji nivîsarên 
demên cuda hatye berevkirin, yên ku carna bi zimanên mirî hatine nivîsîn, û di wan da 
şaşîyên r’êzimanî û şiroveyên p’ir’ dereng hene. (Гаты Заратуштры / пер. с 
авестийского, вступ. ст., ком. и прил. И. М. Стеблин-Каменского. – Санкт-
Петербург, 2009. – С. 27–30 // Gatên Zardeşt. Wergera ji zimanê avêstî, gotarên pêşekî, 
şirove û pêvek ên Î. M. Stêblîn-Kamênskî, Sankt-Pêtêrbûrg, 2009. – R’û. 27–30).  

Dema ewqas nedîyarî li hole ne, mirov dijwar bikaribe bibêje, ku di Avêstayê da  



23	

	

(wek ku di hemû p’irtûkên dinê yên pîroz da!)  hemû şêwazên zimanî û agahîyên destpêkî 
dikaribûn bihatana p’arastin. Êdî mirov di derbarê kodveresandina nivîsarên  Avêstayê da 
çi dikare bibêje?  

Eger di derbarê nivîsarên Avêstayê da bê axavtin, divê ew yek li ber ç’avan bê girtin, 
ku beşên wê yên cuda piştî cerd û wêrank’arîyên leşkerên Alêksandrê Makêdonî bi 
awayekî ji t’unebûnê hatibûn p’arastin û bi saya hewlên t’erefdarên bîrûbawerîya Zerdeşt 
Pêxember gihîştibine nivşên dihatûyê, lê paşê li ber destê bernûserên pehlewî û  
“wergêrên” sasanî r’a derbaz bûne, di wana da gelek guhar’tin û lêpovajîkirin pêk hatine, 
lewra jî bi şêwazê binenimûneyî (orîgînal) negihîştine ber destê me...  (Гаты 
Заратуштры: пер. с авестийского, вступ. ст., ком. и прил. И. М. Стеблин-
Каменского. – Санкт-Петербург, 2009. – С. 27–30 // GatênZardeşt. Wergera jizimanê 
avêstî, gotarên pêşekî, şirove û pêvek ên Î. M. Stêblîn-Kamênskî, Sankt-Pêtêrbûrg, 2009. – R’û. 
27–30).  

Di Avêstayê da (lo, hema, di t’evahîya zerdeştîyê da jî!) gelek şêwazên binenimûneyî 
(orîgînal) hatine windakirin (heman ç’arenûs p’ara p’irtûkên pîroz ên olên dinê jî 
derk’etye. Wek ku tê xuyan, r’astîya cîhana me ya dîrokî weha ye!), û lewra jî ew bi 
şêwazê xwe yê binenimûneya destêkî va negihîştye me.    

Helbet, ev nayê wê wat’eyê, ku her tişt bê veg’er winda bûye. Helbet, na! 
Îro zanist heya berhemên cuda yên şaristanîyên kevnar, ên ku negihîştine me, 

vedisazîne.  
Lê di pirsa zerdeştîyê da derfet bêhtir hene. Îro lêger’êner dikarin şopên bingehên 

zerdeştîyê di nava wê civakê da biger’in, ya ku berî hemûyan ew p’ejirandye, bi t’aybet jî 
di nava wana da, ên ku bawerîyên wana ji bo pêkhatina bîrûbawerîya zerdeştîyê bûne 
bingeh. Ango, divê bingehên wê bîrûbawerîyê di nava gelê k’urd da biger’in, bi t’aybet jî 
di nava k’urdên êzdî da (ne di nava êzîdîyan da, yên ku t’u têkilîya xwe bi zerdeştîyê r’a 
nînin, lewra ku bawerîya wana sofîtrîya îslamê ye, ne ku êzdîtî!) … 

Her t’enê pirs di wê da ye, ku ji bo wê pêwîstî bi kadroyên net’ewî yên xwendî, bi 
pisporên çê heye, yên ku bikaribûna r’astîya dîrokî derxistana r’onahîyê.   

Li ser vê r’êyê girîng e, ne ku t’enê pirsa kodver’esandina (deşîfrekirina)  nivîsarên 
Avêstayê jinûva li ber ç’avan r’a bên derbazzkirin û nirxandin, lê her weha divê ew nivîsar, 
ên ku li ser ber û zinaran (ên wek Bîsêt’ûnê!), yên ku di serdema Împêratorîya Med û 
Farsan hatine k’olnivîsîn, dema zimanê fermi yê dewletê medî (k’urdîya kevnar) bûye, ji 
hêla zimên û naver’oka wan va jinûva bên lêger’andin û nirxandin. Û, eger encamên  
kodver’esandinan hemberî nimûneyên zaravên zimanê k’urdî yên cuda bên kirin, wê demê 
wê derê hole, ku nabe, mirov di derbarê “zimanê Avêstayê” an ê “farsîya kevar” da 
biaxive, lewra ku herdû “ziman” jî di xwezayê da nîninbûne, ew navana bi sunî hatine 
hinartin, û hem Avêsta bi xwe, hem jî nivîsarên ser ber û zinaran bi zimanê medî (k’urdîya 
kevnar) hatine nivîsîn.  

Û wê demê dê dest bi serdema nû ya lêgr’erînên dîroka Medya kevnar û K’urdistanê 
bibe.   

Têbînî:  
Li jêderka (lînka) jêrê bitikînin, ji bo ku şêwazê kurt ê vê hevpeyvînê bi zimanê t’irkî  

bibîninn: http://mezopotamyaajansi35.com/tum-haberler/content/view/157753  
 

Hevp’eyvîn di dema xwe da bi zimanê r’ûsî pêk hatibûye.   
Çavkanî;   
https://www.academia.edu/68077406/Зороастризм_и_мидяне_ интервью_  
http://kurdistan.today/зороастризм-и-мидяне/74609/  
 
Wergera ji r’ûsî ya malpera “Amida Kurd” e.   
https://www.amidakurd.net/ku/tekst/ZERDEŞTÎ_Û_ÊN_MED  



24	

	

 

 


